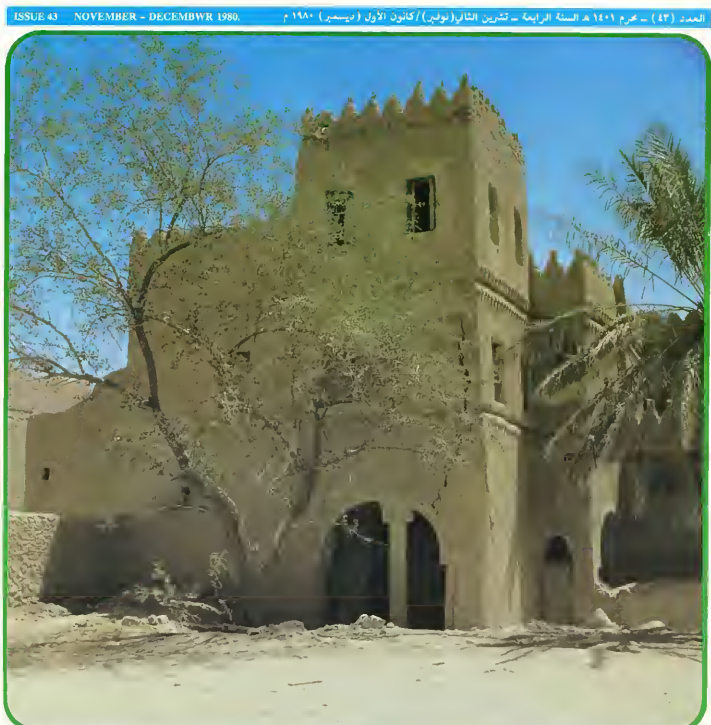


مجلة ثقافية شهرية AL FAISAL MAGAZINE





ركيس العدرير لوي طه الصافي

> مجلة ثقافية شهرية تصددعسن دار الفيصيل الثقاف

لعدد (۲۶) محرم اردا ه السينة الرابعية "كشرين الشابئ الثابي انوجنير » كانون اول (ديسمبر) ١٩٨٠ مر

# فخاالعدد

★ تشترك أكثر الشعوب في عادة الخنان وتحتفىل بهده المناسبة مدة نطول وتقصر بحسب عادة أهل البلد . كيف نشأت هذه العبادة ؟ طالع ص (۱۰۷) 🖈





★ الفنــون الشـــعبية كيف تحددها تحديدا أكاديميا لا يسمح بالخلط بينها وبين الأخرى كنطريز الثباب والصناعات البدوية؟ ما مراحلها التي قطعتها منن تبدوين، ونقادم وكيف احتسبت من المأثور؟ طالع ص (١٣١) 🖈



| Ó     | الحركة الثفاقية في شهر                                                      |
|-------|-----------------------------------------------------------------------------|
| 10    | الإنسان والننظهات الاجتماعية الأولى فرج الله فتحي                           |
| 14    | الزمن في الشعر العوبي المعاصر الأبيوسي                                      |
|       | صحة النص الفرآني وطريقة تدوينه                                              |
| 40    | (بمناسية القرن الخامس عشر الهجري) ترجمة: د. إبراهيم عكاشة                   |
|       | المراكز الثقافية والنعليمية الإسلامية في شبه الفارة الهندبة                 |
| ۲۸    | (بمناسبة القرن الخامس عشر الهجري)د. عبد الحليم عويس                         |
| 40    | شقراء (مدينة وتاريخ) عممد بن صعد الشويعر                                    |
| 01    | (لغا. مع) أتطونين ماييه أول وأشهر روائية في كندا أعدثه: خديجة سليان         |
| ٥į    | الجوانبُ الجمالية في النقد الأدبي عند العرب د. كامل السوافبري               |
| ٥٩    | العملة المغربية في غنلف العصور عبد العزيز ينعيد الله                        |
| 3.6   | لعمة الصبر عند البلاء عمد صلام مدكور                                        |
| ٦٧    | العذاري والربيع (قصيدة) أحمد محمد آل خليفة                                  |
| ٦٨    | الأسلوب العلمي عند البلدي عمود الحاج قاسم محمد                              |
| ٧٢    | الفتنة العذراء (قصيدة) علي الفقي                                            |
| ٧٣    | علياء العربية وظاهرة الترادف كيال بشر                                       |
| ΥÝ    | الإبحاء والإبداع في الفنون والأداب والعلوم أيراهيم عبد القادر               |
| AY    | مناجـــاة (قصيدة) وهيب دياب                                                 |
| ۸۲    | أكثر من حياة واحدة (رحلة في كتاب) نقديم : محمد الحديدي                      |
| 4.1   | الطبور الطنانة (موضوع خاص)د.أحمد محمد غندور                                 |
|       | احتفالات رأس السنة عبر التاريخ                                              |
| 1     | (بمناسبة الغرن الخامس عشر الهجري)أحمد المكينسي                              |
| 1 - 1 | الواقع الأخسر (لوحة وقنان) خليل حسن خليل                                    |
| 1.4   | الخنـــــان (من عادات الشعوب) هشام سليان أبو عودة                           |
|       | البحر بحترق أعظم كارثة تقطية عرفها الناريخ د . مهندس: مظفر صلاح الدين شعبان |
| 114   | مهندس: سمير صلاح الدين شعبان                                                |
| 141   | فرحة الحيـــاة (قصبدة)                                                      |
| 117   | النفوب السوداء النفوب السوداء                                               |
| 14.   | خلو الوفاض ِ(قصيدة) عصام الغزالي                                            |
| 141   | الهوبة الأكاديمية للفنون الشعبيةغر سرحان                                    |
| ITA   | طالب زواج (فصيدة) طالب زواج (فصيدة)                                         |
| 144   | في محطة على الحدود (قصـــة)ترجمة: د. تعبم عطبة                              |
| 1 2 7 | شرف المهنة (فصلة) ولبد قصاب                                                 |
| 110   | الفعل الحي (قصــة)الله الكريم مصطق شنه                                      |
| 1 27  | الساعة السادسة (قصفة) اسماعيل ولي الدين                                     |
| 1 2 4 | يوسف عز الـدين روانبـأ (مـطالعات في الـكنب) د , رضا أحمد حواري              |
| 101   | دائرة معارف (سبهائية)                                                       |
| 100   | مع الأصلقاء                                                                 |
| 107   | مناقشات وتعليفات                                                            |
| 100   | كنب وردت إلى المجلة                                                         |
| 104   | مسابقة مجلة الفيصل                                                          |



# د. رضا أجد حواري

🖈 من مواليد عام ١٩٢٧ م ، سيسطية \_ الأردن ـ

خ دكتــوراه في الأدب الإنجليزي \_ جامعة لندن .

\* عمل أستاذأ مساعداً بقسم اللغة الإنجليزية وآدابها بجامعة الرياض ، ثم أستاذاً مشاركاً ، فرئيسا لقسم اللغة الإنجليزية وآدابها .

\* يعمل حالياً مشرفاً على شؤون الإرشاد والتسجيل وخطة الدراسة \_ كلية الأداب \_ جامعة الرياض ، إلى جانب أنه يعمل استاذأ مشاركا بقسم اللغة الإنجليزية .

★ له عدد من المقالات المنسورة بالصحف والمجلات العربية .

# د. فرج الله فتحي

الدولية للتنمية من جامعة نيس. ★ ليسانس في الحقـوق مـن جامعة حلب (سورية).

★ دبلوم عال في التخطيط الاقتصادي من معهد دول بحسر الأبيض المتسوسط في مسونبليبه (قرنسا) .

★ دبلــوم المعهـــد الأوروب للدراسات الدولية العليا في نيس (فرنسا)،

★ دبلوم الدراسات العليا في العلوم السياسية من جامعة نيس.

★ دكتــوراه اختصــاصية في اقتصاد التنمية من جامعة مونبلييه . ★ دكتوراه دولـة في الحقـوق

★ مبدرس تـاريخ الــوقائع الاقتصادية ومشكلات التنمية في

★ مساعد تحرير مجلـة محـوث جامعة حلب ورسالة معهد المتراث

\* معار حالياً من جامعة

كلية الافتصاد والتجارة، ومشرف على الأعمال العلمية في معهد البتراث العلمى العربي، بجامعة حلب .

العلمى العربي .

حلب للعمل كخبير في الصندوق السعودي للتنمية .

# د . كامل السوافيري



★ من مواليد قسرية « السُّوافير » من أعمال قضاء غزة في فلسطين عام ١٩١٧ م .

🖈 دکتوراه عام ۱۹۷۰ م .

★ كتب في عدد من المجلات

★ له عدد من الكتب المطبوعة .

\* له عدد من الأعمال تاليفاً

\* يعمل حالياً كطبيب اطفال

★ من المعنيين بتاريخ الـطب

العربي الإسلامي، كتب قرابة

الأربعين بحثاً في هذا الموضوع.

وتحقيقاً في عالات تحصصه .

في مستشنى الأطفال بالموصل.

# هدية الأيوبي

أحمد عمد ال خليفة

١٩٣٠م، البحرين.

مختصين .

العامة .

★ من مواليد قرية الجسر عام

\* محمل شهادة الثانوية

🖈 درس اللغة على يـد علماء

★ صدرت له ثلاثة دواوين،

★ يعمل في وزارة الأشغال

وسوف يصدر له قريباً الديوان

🖈 من مواليد مدينة طرابلس في لبنان عام ١٩٥٧م.

★ ليسانس لغة عربية .

★ مـــاجستير في الأدب

\* الإنجليزية \_ الفرنسية إلى

جانب العربية .

★ تعمل مدرسة للغة العربية في مذرسة « روضة الفيحاء ».

★ لحا بعض البحــوث والدراسات والقصائد نشرت في بعض الصحف والمجلات. ★ من مواليد الموصل\_ العراق ، ١٩٣٧ م .

★ دكتوراه في الطب من جامعة استنبول.

منذ ۱۹۶۶م.

★ عمل طبيب أطفال ممارس

★ عضو جمعية أطباء األطفال العرافية .

# د . عمود الحاج قاسم عمد





\* \* من خلال هذا «الملف» سوف غاول رصد الحركة التقافية من اصدارات جديدة.. وندوات.. ومؤتمرات.. ومعارض... ومناسبات.. وأحداث ثقافية .. وادبية.. وفنية بصورة نطمح أن تكون مسحا شهريا غريات الحبركة الثقافية ليس في «السوطن العسربي» فحسب، بل في «العالم» الانساني.

أملنا أن نجد من المؤسسات العلمية . والتربوية . والفنية . الى جانب الأدباء . والمفكرين كل عون في إمدادنا بالجديد البدائم من النشاطات لتحقيق الأهداف التي تسعى اليها الجلة خدمة القارىء . الإضافتها الى ما يرودنا به مندوبونا ، والله الموفق \* \*

# في الوطن العربي

- سلسلة جديدة تصدرها تهامة بالسعودية.
  - معرض للكتب الخاصة بالمرأة في دبي.
- موسوعة جيولوجية مصورة باللغتين العربية والإنجليزية يصدرها مكتب تنسيق التعريب في الرباط.
  - معرض للكتاب العربي في الكويت.
  - ندوة عن «التراث المعهاري والعهارة العربية المعاصرة» تقام في بغداد .
    - كتاب عن الفن في الخليج العربي يصدر في بغداد.

# فيالعالم :

- معرض للكتاب الإسلامي يقام في لندن.
- سلسلة كتب للأطفال عن الإسلام تصدر في لندن.
- وفاة موريس جنيفوا السكرتير الدائم للأكاديمية الفرنسية .
  - وفاة الفيلسوف الأميريكي المعاصر وولتر كوفان.
    - مؤقر عن (ابن سينا) يقام في ماليزيا.





# الوطنالعربي



# الكتاب الجامعي

ذلك هو عنوان سلسلة جديدة أصدرتها إدارة النشر عبوسسة تهاهة ، وتتضمن الكتب ذات الطابع الأكاديمي والتي تعتبر مصادر ومراجع علمية . أول حلقة من هذه السلسلة بعنوان (الإدارة) تأليف الدكتور مدني علاق .

# معرض تشكيلي

أنام فرع جمعية الثقافة والفنون (بالأحساء) معرضاً تشكيلياً لفناني وفنانات المنطقة الشرقية وذلك بصالة العـرض التــابعة للفــرع ، عرضت فيه لوحات متعددة واستمر أسبوعاً .

# \* كتب جديدة \*

صدرت الكتب التالية عن مؤسسة تهامة للنشر:

★ «الدوامة»، نصة ، تألبف الدكتور عصام خوقير .

\* درفات عقل د، إعداد عبد الحميد مشخص.

★ دموضوعات اقتصادية معاصرة ، تألبف الدكتور على ابن طلال الجهني ، صدر ضمن سلسلة المكتاب العسربي السعودي .

\* الحو تربية إسلامية ١، تأليف أحمد محمد جال.

\* دحارس الفندق القديم ، ، مجموعة قصصية تاليف صالح إبراهيم.

★ وقفة () مجموعة مقالات للدكتور عبد الله باسلامة )

صدرت في كتاب ضمن سلسلة الكتاب العربي السعودي.

★ «السعد وعد»، مسرحية تأليف الدكتور عصام خوقير، صدرت في كناب ضمن سلسلة الكتاب العربي السعودي.

★ التخلف الإملائي، تأليف نوال عبد المنعم قاضى.

• «معجم معالم الحجاز ١، تأليف عاتق بن غيث البلادي ، صدر الجزءان الرابع والخامس عن دار مكة للنشر والتوزيع.

• تراثنا العربي في الأدب المسرحي الحديث ، تاليف



\* احد عدد جال \*

الدكتور إبراهيم درديري ، صدر عن عهادة شؤون المكتبات بجامعة الرياض.



# معرض للكتب الخاصة بالمرأة

أنم في (دبي) معرض للكتب الإسلامية الني تخص المرأة وتبحث قضاياها وتناقش الموضوعات الدينية والتربوية الخاصة بها، وقد عرض فيه أيضاً (الف كتاب) تلن الضوء على شؤونها قديماً وحديثاً.

المفريب

# موسوعة جيولوجية

فرر مكتب تنسيق التعريب في الوطن العربي الذي يتخذ سن (الرباط) مقراً له ، إصدار موسوعة جيولوجية مصورة باللغتين العربية والإنجليزية ، ويشترك في إعدادها متخصصون في ( الجيولوجيا ) من جميع الدول العرببة وخبراء من بريطانيا.

# \* كتب جديدة \*

 و دالقنص بالصقر بين المشرق والمغرب، تالبف الدكتور عبد الهادي التازي، صدر عن المعهد الجامعي للبحث العلمي بالرباط.



### \* كتب جديدة \*

صدرت الكتب التالبة عن وزارة الثقافة والشباب:

 ★ الحركة الشعرية \_ في الضفة الشرقية من المملكة الأردنية الحاشمية ، بقلم الدكتور عيسى الناعوري .

 ★ الحفولة الطفولة اناشيد وقصص شعرية ، تاليف عبد الحفيظ محمد أبو نبعة.





★ د، عيسى الناعوري ★

★ د . عيد الهادي التازي 🖈

- ★ ددموع الكبرياء،، ناليف محمد عصفور.
- ا وجوه وملامح ۱، نالبف سليان الموسى .
- اروایة الجد المنحوت، نالیف عبد الجید الانشاصی.
- المارة الكرك الأيوبية ... بحث في العلاقات ببن صلاح الدين وإرناط، ودور الكرك في الصراع الصليبي في الأراضي المفدسة، نأليف الدكتور يوسف حسن درويش، صدر عن بلدية الكرك.
- اقراءات نقدیة ۱، نألیف الدکتور یوسف بکار ، صدر عن دار الأندلس.
- «التنصير القسري لمسلمي الأندلس في عهد الملكيين الكايل ك. ١٤٧٤ - ١٩٧١ على السوركتور عمر بالمحاملة السوركتور عمر بالمحاملة الأردنية .

# ســورســـة

#### \* كتب جديدة \*

- احصار الألسن؛ جموعة قصصية نألف عبد النبي
   حجازى، صدرت عن اتحاد الكتّاب العرب بدمشق.
- الجغرافية التاريخية للعالم الإسلامي خلال القرون الأربعة الأولى من المجرة، ناليف موريس لومبار، ترجمة الدكتور عبيد الرجن حيدة، صدر عن دار الفكر للطباعة والنشر بدمشق.
- دوائر في الهواء، مجموعة شعرية تالف عبد الرحمن
   غنيم، صدرت عن اتحاد الكتّاب العرب بدمشق.
- دتاج اللؤلؤ،، رواية نألبف أديب الخوي، صدرت عن
   اتحاد الكتّاب العرب بدمشق.
- دنجمة والأشجار، عموعة قصصية تالف يوسف ضمرة، صدرت عن اتحاد الكتاب العرب بدمشق.



# \* كتب جديدة \*

● الصول اللغة العربية بين الثنائية والثلاثية ان نالبف الدكتور توفيق عمد شاهين مدر عن دار التضامن للطباعة والنشر بالقاهرة ضمن سلسلة (دراسات لغوية).

# كله له

# (١) الحركة الأدبية في المملكة

المتتبع للحركة الأدبية في المملكة العربية السعودية خيلال الخمس سنوات الأحيرة يلاحظ الأمور النالية:

- أولا: ظهور النوادي الأدبية في عدد من مدن المملكة.
- ثانياً: النركبز على إصدار الكتب بصورة لم تعرفها الحركة من قبل، حيث كانت تعتمد في الماضي على المقالات وقصائد الشعر، والمعارك الأدبية التي كانت تجد لها اهتماماً من الصحافة اليومية، وصفحاتها الأدبية إلى جانب بعض القصص القصيرة، أو المحاولات لبعض الشبان والشابات.
- ثالثاً: اختفاء ظاهرة اللقاءات بصورة مستمرة بين الأدباء ، وما يتخلل
   هذه اللقاءات من مناقشات بغلب عليها طابع المناقشات الخاصة أو الإخوائية .
  - رابعاً: انشغال أساتذة الجامعة بالأمور الإدارية في كلباتهم.
- خامساً: نوفف النوادي الرياضية عن نشاطانها الثقافية حيث كانت في الناصي تتسابق إلى دعوه الأدباء لإلقاء المحاضرات وإقامة الندوات.
- سادساً: افتقار الحركة الأدبية إلى الحياس الذي كان يشد الأدباء إلى
   متابعة ما يحدث لبس على الساحة الأدبية المحلية بسل على الساحة العربية
   والعالمية من خلال النرجمات.
- سابعاً: بروز عدد من الأقلام الشابة الواعدة في عمال القصية
   القصيرة ، والشعر .
- ثامناً: خلو الساحة من المنابعة النقدية لما بصدر من كتب، وكانت روح النقد تتخلل المعارك الادبية مع كل ما يعتورها من خروج عن الموضوعية، وفواعد النقد العلمية، ونركيزها في كثير من الاحيان على الجوانب الشخصية.
- ناسعاً: ظهور عدد من الجلات الثفافية مثل المجلة العربية ، ومجلة الفيصل الشهريتين ، ومجلة الدارة ، وعالم الكتب المدوريتين في وقت كانت الحركة الأدبية نفتقر إلى المجلات الني تحمل عطاءات الأقلام السعودية إلى العالم العربي الذي كان يجهل كل شيء عن الناحية الأدبية ، والنشاط الفكري مع نظلعه إلى النعرف على هذه النواحي للمكانة الكبيرة التي نتبوأها المملكة في المجالات الأخرى عربياً ، وعالماً .
- عاشراً: نشأة عدد من دور النشر السعودية ، ونركبز أغلبها على نشر
   الكتاب السعودي مثل دار المريخ ، وتهامة للنشر ، ودار الفيصل الثقافية التي
   تصدر عنها مجلة الفيصل ، ودار ثفيف ، ودار العلوم ، ودار عكاظ، إلى جانب
   دور النشر القائمة كالدار السعودية للنشر ، ودار الشروق وغيرها .

هذه صورة سريعة لما هي عليه الحركة الأدبية في المملكة العربية السعودية نوردها من خلال ملاحظات عابرة، على أمل مناقشة هذه الملاحظات بسلبياتها، وإيجابياتها في اعداد فادمة.

علوي طه الصافي



# الوطن الحربي

# الكويت ا

# معرض للكتاب العربي

أقيم في الكويت معرض للكتاب العربي وهو المعرض السادس بطمه الجلس الأعلى للثقافة والأداب والفنون ولمدة سينة أبام، حضرته دور النشر العربية ومندوبون عن البلاد العربية.

\* كتب جديدة \*

• دحكايات من الوطن العربي ، م ٢ ، تألبف أحمد زين

السقاف، صدر في الكويت.

النصارى لا يكون لهم نشوء إلا

على التنصر، وصبيان اليهود لا

نشوء لهم إلا على التهود، وصبيان

المسلمين لا نشوء لمم إلا على الإسلام، وهكذا انحلت عنه رابطة

التقليد. وقد سمع قول رسول الله

صلى الله عليه وسلم: دكل

مولود يبولد على الفيطرة

فأبواه بهودانه وينصرائه

ويمجسانه، وتحرك بناطنه إلى

حقيقة القطرة الأصلية بتقليد

الوالدين. وكان مطلوبه العطم

بحقائق الأمور، وظهر لـه أن العـلم

اليقيني همو المذي ينكشف فيمه

المعلوم انكشافاً لا يبق معه شك،

فإذا علم أن العشرة أكثر من الثلاثة

وقال له قائل بل الثلاثة أكثر بدليل

أني أقلب هذه العصا ثعباناً وقلبها ،

لم يحصل له إلا التعجب من

قدرته، أما الشك فيا علم فلا.

نفسه عاطلًا من علم موصوف بهــذه

الصفة إلا في الحسيات، فأراد أن

فتش الغزالي عن علومه فوجد

● ، قاموس التحليل الاجتاعي ، ، نالبف الدكتور فيصل سالم والدكتور توفيق فرح ، صدر عن «مجموعة أبحاث الشرق الأوسط، بالكويت.

ئىيسىنان 💲

\* كتب جديدة \*

★ (إخوان الصفاء)، تأليف الدكتور مصطفى غالب.

وبما عنى به الإسام الغزالي الردعلي الملحدين والزنادقة دفاعاً عن أصالة الإسلام وتـدعماً

الضلال):

الأديبان، واختلاف الأثمــــة في المذاهب من كثرة الفسرق، ونباين الطرق بحر عميق غرق فيه الأكثرون، وما نجا منه إلا الأقلمون واستدل على ذلك بقول النسبي عليه الصلاة والسلام: وستفترق أمني ثلاثاً وسبعين فرقة ، الناجبة منها واحدة).

واقتحم الغزالي لجة هذا البحر العميق منذ راهق البلوغ ، يتفحص عن عقيدة كل فرقة ، ومذهب كل طائفة ليميز بين محمق ومبطل، التعطش إلى درك حقائق الأمسور دأب، غريزة وضعها الله في جبلته، فرأى أن صيبان

يغول في كتابه (المنقمذ ممن 

يتأكد ، فربما بكون علمه بالحسيات كها كان علمه من قبل في التقليدبات، فرأى أن النف بالحسوسات يشبوبها الغلط، فهبو يرى الظل غير متحرك ثم بالمشاهدة يعرف أنه متحرك. ويرى الكوكب صغيراً والأدلة الهندسية تبدل على أته أكبر من الأرض. وهكذا يكذب العقل الحس في أحكامه .

فيطلت عنده الثقية

بالحسوسات، ورجع يشسق بالعقليات، ولكنه لم بأمن، فربما تكون ثقته بالعقليات كها كانت ثقته بالحسوسات، فلعل وراء إدراك العقل حاكم آخر، فهو قد يرى أموراً في النوم لا يشك فيها ثم يستيقظ فيعلم أنها متخيلات لا اصل لها، فليس ببعيد أن يكون جميع ما بعتقـد. في يقـظته بحس أو عقل هو حق بـالإضافة إلى حـالته التي هو فيها ، لكن يمكن أن تـطرأ عليه حالة نكون نسبتها إلى يفظنه كنسبة يقظته إلى منامه ، وتلكون



• المنقد من الضلال • تأليف الإمام الغزالي

للإمام أبي حامد الغزالي جهاد حتى في عرض الإسلام وقضاياه بالسلوب ميسر واضح لا يعسزب فهمه وتذوقه عن القارئ العادي الذي لا يستطيع إلا فهـم الحـديث الذي يدور بين الناس.



★ أحمد زين السقاف ﴿

يقظته مناماً بالإضافة إليها، فيكون

ما تخيله بعقله خيالات لا حاصل

لها، ولعل تلك الحالة هيي الموت

إذ قال رسول الله صلى الله عليه

وسلم: « الناس نيام ، فاذا ماتوا

انتبهوا،، فلعل الحياة الدنيا نـوم

ثم شرح الله صدره، وقلف

ثم بـدأ الغـزالي يتفحص عـن

عقيدة المتكلمين الذين يدعون أنهم

أهل الرأي والنظر، وعقيدة

الساطنية وهم يسزعمون أنهم

مختصون بالاقتباس من الإسام

المعصوم، وعقيدة القلاسقة وهم

يسزعمون انهم اهل المنسطق

والبرهان، وعقيدة الصوفية وهم

فلها حصل علم الكلام غلِم

أن مقصوده حفظ السنَّة وحبراسنها

من البندعة ومنع ذلك عجيز

المتكلمون عن محو ظلمات الحيرة في

يدعون أنهم أهل المكاشفة .

نسور الحسق في قلبسه، ووثسق

بالضروريات العقلية على يقين.

بالإضافة إلى الأخرة.

- و السارات على الطريق ونقاط ضوء ، الله بلند الحيدري، صدر عن المؤسسة العربية للدراسات والنشر.
- ورق الحنين ، نالبف زياد نجيب ، صدر عن دار الكتاب اللبناني ودار مشوار.

صدر عن مركز دراسات الوحدة العربية في بيروت الكتب النالية:

★ ، خطط التنمية العسربية واتجساهاتها التسكاملية والتنافرية: ، تأليف الدكتور محمود الحمصي .

ثم بدأ بعلم الفلسفة وعلم أن الفلاسفة ثلاثة: دهـريون، وطبيعيون ، وإلهيون .

أما الدهريون قجحدوا الصانع المدبر، وأما الطبيعيون فظنوا أن القوة العاقلة من الإنسان تابعة لمزاجه وأنها تبطل ببطلان مزاجه ، ثم إذا انعدم فلا يعقبل إعدادة المعدوم، ومن ثم جحمدوا الأخرة وأنكروا الجنسة والنسار والحشر والحساب والشواب والعقاب، فانهمكوا في الشهوات انهاك

إلْهية أو ســياسية أو خلقيـــة، ويخطئ الغيزالي من يسبوي بين إصابة هؤلاء في علم الرياضة وبين آرائهم الفاسدة في الإلهيات فلا بلزم أن بكون الحاذق في الفقه حاذتاً في العلب، فكلامهم في

البرياضيات ببرهاني وفي الإلهيات تخميني ، ففيهما أكثر أغاليطهم . . فالأجساد عندهم لاتحشر وإنمسا المثاب والمعاقب هي الأرواح ، والله في عقيدتهم يعلم الكليات دون الجنزئيات، والعالم عشدهم قديم أزلى أما قسولهم في السياسة والأخلاق فمأخوذ عسن الحكماء والمتاهلون .

العصرية .

ورد على أوهام الباطنية بأنه لا بد من معلم معصدوم وهدو إمنامهم المنتظر بأن الله أكمل الدين وأتم النعمة وأنه لا معلم للمسلمين إلا رسول الله ، وأنهم ضيعوا عمرهم في طلب معلمهم المزعوم وأنكروا أن الله قد أتم الرسالة وأكملها.

أما الصوفيون فهم الفرقة الناجية لما اتصفوا به من تنظهير القلب والقالب والتجافي عن دار الغرور والالتزام بالدين قولا وعملاً وسلوكاً ، واستدل على صححة تفرغهم للعبادة باعتزال النبي صلى الله عليه وسلم في غار حراء .

ثم يتحدث الغزالي عن حقيقة النبؤة فيقول: فكما أن العقل طور من أطوار الأدمى يحصل فيه عين يبصر بها أنواعاً من المعقمولات والحواس معزولة عنها، فالنبوة وأمور لا يدركها العقل ، وأن للنبي

★ «أبعاد الإندماج الاقتصادي العربي واحتالات المستقبل» ، تأليف

و البنان نحو السلطة المباشرة للشعب؛ ، تأليف الدكتور

● دحاشية على الاستشراق المعاصر؛ ، نالبف الـدكتور نهاد الموسى ، صدر غن المؤسسة العربية للدراسات والنشر.

و دكاشف رأسه يتكلم ، تأليف رياض فاخوري ، صدر

و وجنوب ، تالیف میشال فرید ، صدر عن المطبعة

• «الرباعيات»، تأليف على الجندي، صدر عن دار ابن

• دابن خفاجة الأندلسي عصره ، حياته ، فنه ، ، نالبف

و فلسفة عصر النهضة ؛ ، تالبف أرنست بلوخ ، نرجة

عبد الرحمن جبير، صدر عن دار الآفاق الجديدة -

الياس مرقص ، صدر عن دار الحقيقة .

الدكتور عبد الحميد براهيمي.

عبد الله أنيس الطبّاع ، صدر عن دار القلم .

عن دار غسان للطباعة والنشر ببيروت.

ثم يقول في آخر الكتاب إن في العبادات أسرارأ لا يدرك العقبل حكمتها ، فصلاة الصبح ركعتان ، والمغرب ثلاث، والركوع مسرة والسجود مرتان، وهمذه الأسرار لا يعلمها إلا الأنبياه ، كما لا يعلم حكمة تركيب المدواء إلا الخبراء. رحم الله عالمنا الجليسل ونفعنسا بعلمه .

نبيه خليل البدراوي مدرس أول مشرف لغة عربية

اختلافات الخلق .

الأنعام .

وأسا الإلهيون كستقراط وأفلاطون وأرسطو نعلومهم إما رياضية أو منطقية أو طبيعيمة أو

أيضاً عبارة عن طور يحصل فيه عين لها نور يظهر في نورها الغيب خاصة ليس لك منها أنموذج فلا تفهمها أصلًا .





- دعبر النهر ... ونحو الأشجار ١، رواية أرنست همنغوای ، نرجمه منیر بعلبکی ، صدرت عن دار العظم للملايان .
- و دشهادتي رغيف\_ومدرستي رصيف د، نالبف لجيب روفا، صدر عن الدار السفرية.
- «معجم مصطلحات علم المكتبات والمعلومات «، نالبف الدكتور عبد الله الشريف، صدر عن دار المنشأة للنشر والتوزيع .
- «مشاغل رجل هادئ «، مجموعة شعرية للشاعر بسام حجار، صدرت عن دار العلم الجديد.
- «الاشكاليات التاريخية في علم الاجتاع السياسي عند ابن خلدون «، نأليف الدكتور عبد القادر جفلول ، نرجمة الدكتور فيصل عباس ، صدر عن ددار الحداثة ببيروت ، ضمن سلسلة العلوم الاجتاعية.
- وعنه "انغرب ق" الألثدلش ، تابك المدكتور أسعد حومد ، صدر عن المؤسسة العربية للدراسات والنشر ببيروت.
- «شذرات من عهد الصباد، تألبف أمين الرياني، صدر عن دار الأندلس للطباعة والنشر ببيروت،
- «فضائل القدس «، تألیف أبو الفرج ابن الحوزي ، تحقيق الدكتور جبرائيل سلمان جبور، صدر عن دار الأفاق الجديدة ببيروت.
- و دحياة هيغل و ، نألبف الدكتور عبد البرحن بدوي ، صدر عن المؤسسة العربية للدراسات والنشر ببيروت.
- رأبيقورس، نألبف بيار بويانسى، نـرجمة الـدكتور بشارة صارجي، صدر عن المؤسسة العبربية للسدراسات والنشر، ضمن سلسلة «أعلام الفكر العالمي».
- «السلاح الناري وأثره في الشرق في القرنين السادس عشر والسابع عشر «، تأليف سمير الخادم ، صدر عن دار النهار
- دالشجرة المقدسة)، مجموعة قصصية تأليف محمد زفزاف، صدرت عن دار الآداب ببيوت.
- دالبطل التراجيدي في المسرح العالمي د، نأليف رياض عصمت، صدر عن دار الطليعة بيروت.

# نـافدة

### الخط العربي والفن التشكيلي

إن الكتابة العربية إرث حضاري عظيم ومعجزة بيانية ثمينة. ويعتبر الخط العربي في الفن الإسلامي أول وليند لا يندين بالكثير للفنون التي سبقت الإسلام. فقد عرف الفن العربي بالتأكيد قبل عصر النبوة، وقد استعمل في كتابة المعلقات أو المذهبات في الأسواق الأدبية الشهيرة.

ولقد قال ابن خلدون: وإن الخط العربي لأول الإسلام كان غبر بالغ الإحكام والإجادة لمكان العرب الأواثل من البداوة وبعدهم عن أسباب الصناعات . ثم لما جاء الملك للعرب وفنحوا الأمصار وملكوا المالك ، ونسزلوا البصرة والكوفة ، واحناجت الدولة إلى الكتاب ، استعملوا الخط وطلبوا صناعته ونعلموه وعلموه ونداولوه ، فبذلوا عنابتهم لنجديد الخط الكوفي الذي أحيط بهالة من التقدير لاعتقاد المسلمين بأنه الخط الـذي تفرد الخالق بايحاء كتابنه للأيات التي نزلت على لسان نبيه محمد ١٠٠٠

وظلت الاغراض اليومية المختلفة وباقي الخندمات العلمية تستخدم الخبط النسخى القديم لسهولته وسرعة كتابته . تماماً كما انفرد الخط الهيروغليني المصرى القديم بالتعبير عن الأشياء المفدسة عند الفراعنة ، وترك للعامة الخط الديوطيق.

ومع اعترافنا بأن الفن ناثر في بعض منظاهره بفنون بعض الدول الستي نتحها السلمون ، فإنه مما لا شك فيه أن الخط العربي ظل نقياً بعيداً عن كل هذه المؤثرات نظراً لطبيعته ووظيفته الخاصة.

ولقد برع كثير من كتاب الخط الأول وننوعت الخطوط ونجملت على أيـــــــــــي المجودين منهم عبر مثات السنبن. وقد أدخل عليه أساطين العلم من قبل النقط والشكل على صور متفاوتة حتى انتهت إلى حركات الخليل بن أحمد التي

# المسراق :

# ندوة عن التراث المعاري

عقدت في (بغداد) نسدوة تحست عنسوان (تسراثنا المعماري والعمارة العربية المعاصرة) دعى إليها متخصصون في هذا الفن من العالم وذلك تحت إشراف وزارة الاسكان والنعمير وتقيابة المهندسين العرافيين، وقد نوفشت فيها موضوعات عدة لعل أهمها:

★ مميزات ومقومات العمارة العربية والإسلامية.

★ أثر العوامل المحلية المناخية والاجناعية والفنبة على العمارة العسربية والإسلامية .

استمرت إلى يومنا هذا في المصاحف والخطوط المشكولة.

وبقيت أسماء كثيرة من كتبة الخط العربي ومبدعيه أمثال مسالك بن دينار، وإبراهيم السجزي وأخوه يوسف. وذكر أن أحمد بن حفص كان أحسن كتاب خط النلث وغيرهم كثيرون، ولكن أشهر هسؤلاء كان الوزير ابن مقلة ببغداد وقد خلف لنا آثاراً واثعة في أصول الحروف، إلى أن جاء بعده فنان آخر هو علي بن هلال المعروف بابن البواب السذي

وانتقل الخط بعد ذلك إلى العجم كها ذكر ابن خلدون فكتب به الفرس إلى جانب خطوطهم وقد اشتهر منهم مير علي تبريزي ، وسلطان علي المشهدي . وهو الذي أدخل التحسينات على ما أسمي بعد ذلك بالخط الفارسي .

قال ابن خلدون: ولما طمى بحر العمران والحضارة في الدول الإسلامية في كل قطر وعظم الملك، ونفقت أسواق العلوم، وانتسخت الكنب، ولما انحل نظام الدولة الإسلامية وتناقصت تناقص ذلك بغزو المغول وانتقل الخيط والفنون الإسلامية إلى مصر، كما انتقل كذلك إلى العجم والهند وما وراء النهر من المشرق، وانتقل منها إلى غيرها من الأمصار، ويلغ تعلم الخيط في هذه الأمصار شأنا كثيراً وأصبح تعليم الخط ابلغ وأسهل وأحسن طريقاً لاستحكام الصنعة فيها».

وكان الخط العربي وسيلة للعلم فأصبح مظهراً من منظاهر الجهال ينبض بالحياة ويأخذ بالألباب، وما زال ينمو ويتحسن ويتنوع ويتعدد حتى بولغ في أساليب التحويرات الجزئية في أجهزاء حمروفه المفردة والمركبة إلى أن وصل عدد أنواعه إلى ما يقرب من الثمانين تلاشت كلها ولم يبن لنا سوى هذه الانواع التي وصلت إليها عما خلقه لنا مهرة الكتاب.

ولقد سنل بعض الكتاب عن الخط منى يستحن أن بوصف بالجودة نفال:
«إذا اعتدلت أقسامه وطالت ألفه ولامه واستقامت سطوره،
وضاهى صعوده حدوره وتفتحت عيونه ولم تشتبه راؤه ونونه
وتساوت أطنابه واستدارت أهدابه وصغرت نواجذه، وانفتحت
عاجره وقام لكاتبه مقام النسبة والحلية، وخيل إليه أنه يتحرك

الزخارف العربية وعلاقتها بالخط

تتكون الزخارف في الكتابة من عنصرين:

- الأول مو العنصر الخطي.
- والثاني مو العنصر الزخرفي النباتي أو الهندسي.

ويزدلم عنصر الزخوفة هذا يزخارف نباتية وهندسية في الفراغات بين الحروف المكتوبة وما حولها دون أن تختلط بعنصر الحروف وتتنوع هذه الزخارف فهي إما اشبه بالفروع التي تحتضن الحروف وإما تكون شبيهة بالوريقات التي تخرج قمم الحروف وقد تكون فروعاً كثيرة الالتواء تتعلق أوراقها بالحروف.

إن استخدام الزخارف والنصوص الكتابية يعد مسن أبرز الدلائل المميزة للفن الإسلامي. واستخدمت الكتابة بالخط العربي في نوالبه الزخرفية على الصورة، في الفنون الأخرى. وعكست الكتابة العربية نوعاً من التعبير له خصائصه التي تتيح له التعبير عن قيم جمالية ترتبط بقسم عقائدية خلقية متميزاً عن أي عرض إنتاجي آخر من حيث هو عنصر تشكيل جمالي حتى بصرف النظر عن مضمونه . كما عكس حباً للواقع ، واحتراماً للنظام وإيماناً بالسمو بخطوطه المتصلة التي يغلب عليها القياس والدقة والعقل .

ولقد جذب الخط العربي الفنانين الحدثين واستخدموه في لوحاتهم متأثرين أيضاً بالتشكيل العام للحزفة الإسلامية، لوحاتهم متأثرين أيضاً بالتشكيل العام للحزفة الإسلامية، جعلت لوحاتهم تقرا مثلها نقرا صفحة الكنابة، ولكن بلغة بصرية فقط، وليس بلغة تحمل المعنى الأدبي. فلفد أصبح الحرف في أيديهم وحدة زخرفية بذاته يتكون من تكرارها الإيقاع التشكيلي الذي يصبح أكثر ثراء باختلاف أصحابه وإنجاهاته وتنويعاته التشكيلية. فالحرف في أصل الصورة ترك موقعه التقليدي كاداة لفظية لتركيب كلمة ذات مدلول خاص إلى عالم آخر نحكه قوانين التعبير الشكلي حيث المدلول لشكل الحرف وحده يتصرف به الفنان يكل إمكاناته ليخرج عملاً فنياً متزناً.

خلف طايع القاهرة

★ تكنولوجيا اليناء المعاصرة وإمكانية تـطويعها للـطرز المعاريــة
 المحلية . هذا وقد استمرت تلك الندوة ثلاثة أيام .

# \* كتب جديدة \*

- أيها الوطن الشاعري ، عموعة شعرية للشاعر صاحب الشاهر ، صدرت عن وزارة الثقافة والإعلام ضمن سلسلة ، كتابات جديدة ، .
- و الأبيوردي حياته وشعره؛ ، تألف نـوري شـاكر
   الألوسي ، صدر عن نقابة المعلمين العراقية .
- الخروج من مدينة الرماد، عموعة شعرية للشاعر

يوسف عبد العزيز ، صدرت عن وزارة الثقافة والإعلام ضمن سلسلة ، كتابات جديدة ، .

- «تحفة الأدباء وسلوة الغرياء»، تالبف إبراهم بن عبد الرحمن الخياري المدني، نحقيات السدكتور رجاء عمدود السامرائي، صدر الجزء الثالث عن دار الرشيد للنشر ببغداد.
- دسفر عبد الرحن الداخل ، مجموعة شعرية للشاعر على الحسيني ، صدرت عن دار الرشيد ببغداد .
- وصایا ، مجموعة شعریة تألیف مندر الجبوري ،
   صدرت عن وزارة الثقافة والإعلام .
- الفن الغنائي في الخليج العربي ، تأليف عبد الأمير جعفر ، صدر في بغداد .

# العالم

بريضانيا

# معرض الكتاب الإسلامي

تحت رعاية منظمة المؤتمر الإسلامي أقيم معرض للكتاب الإسلامي بلندن، عرض فيه (٢٥٠٠) كتاب باللغة الإنجليزية لاكثر من ماثتي دار نشر شرقية وغربية، وقد فام بتنظيم المعرض المجلس الإسلامي الأوروبي بلندن، ولم يقتصر المعرض على الكتب فقط بل القيت سلسلة من المحاضرات وعقد عدد من الاجتاعات دارت حول خدمات ومصادر المكتبات المهمة في العالم الإسلامي.

سلسلة كتب عن الإسلام صدرت في لندن سلسلة كتب للأطفال عن الإسلام تشرح

الديانة الإسلامية للمسلمين وغير المسلمين ، وقمد صدر منهما السكتب الاتية :

- \* الإسلام .
- 🖈 الصلاة .
- \* الحج .
- 🖈 الصيام ،

ومن المنتظر أن تصدر سلسلة أخرى للصبية الكبار تضم قصصاً من التاريخ الإسلامي ، وقد أشرف على هذه السلسلة المسؤول عن المركز الإسلامي بلندن الدكتور خالد صدق .

\* أحدث الكتب \*
 • • من نافذة البيت المقابل • ، ديوان شعري للشاعر جون



من كافة الاحتياطات لمنع وصـول الغبـــار إلى الأسطوانات قإن ذرات الغبار توضع على خطوط التسجيل الدقيقة بشكل لا تستطيع العين أن تراه. وقد كانت الطريقة التقليمدية همي مسح الأسطوانات بإسفنجة ناعمة مبتلة بالماء النقي. وتستطيع هذه الطريقة أن تزيل جزءً كبيراً مـن الغبار . وقد قامت شركة (سوفرا ديام) باختراع فرشاة جديدة نستطيع أن تقوم بتنظيف كامل للأسطوانة عن طريق استخدام الكهرباء الساكنة (Static) . وتتألف الفرشاة في وسطها من الفرشاة التقليدية المصنوعة من نسيج لين ويحيط بها من طرقبها شريجتين مسؤلفتين مسن ملاين من الألياف الفحمية (الكربونية) الناقلة للكهرباء. وقد ثبتت هاتان الشريحتان على قاعدة معدنية عما يمكنها من تجميع كافة الدقائق والغبار. وقد أثبتت الطريقة الجديدة فعاليتها عن طريق تفحص الأسطوانات المنظفة بها بواسطة المجهر .



فرشاة أسطوانات
 من ألياف الكربون

مسن الضروري جداً تنسطيف سطح الأسطوانة قبل الاستاع إليها، وعلى السرغم





\* البير كامو \*

مِوْل ، صدر عن سِيُدِر - داريزع .

- «الجولة الأولى في الحرب الهندية \_ الباكستانية 1907 م ، تاليف أصغر خان ، صدر عن مركز المعلومات الإسلامي بلندن .
- «حصار براین»، تالیف مارک آرنولد فورستر، صدر
   عن کولینز.
- ★ « الطبقة العاملة في سوق العمل » ، نالبف ر . م ،
   بلاكبورن وميشيل مان .

وصدرت الكتب التالية عن ماكميلان:

★ « امتدادات لفكر توماس هاردي » ، دراسة تحليلة لسبع
 روايات ، تأليف أندرو إنستايس .

- ★ ، جيمس جويس وثورة الكلمة ، تالبف كولين ماك
   كيب .
- و مستعة السياسة ، تأليف جون رامسدين ، صدر في لندن .

ف رنسا \$

# معرض عن «ألبير كامو».

احتفلت الأوساط الفرنسية بمرور (٢٠) عاماً على وفاة المحاتب الفرنسي ألبير كامو، فاقامت معرضاً في المكتبة القومية الفرنسية، ضم مجموعة من الصور للكاتب وعائلته في مختلف مراحل حياته، كما ضم المكتب التي نشرتها لله دار النشر الفرنسية (غاليمار). ومن المعروف بأن (البير كامو) كاتب فرنسي ولد في عام ١٩٦٧م، وتوفي عام ١٩٦٠م، وقد حصل على جائزة نوبل في الأدب عام ١٩٥٧م، ومن أشهر رواياته «الطاعون» و «الغريب».

# وفاة موريس جئيفوا

توفي الكاتب الفرنسي (موريس جنيفوا) عن نسعين عاماً والذي

# • هوائي دؤار ضخم •

سيتم تركيب هوائي ضخم في الكويت يكن بـواسطته بـث الـبرامج الإذاعيـة الكويتية على الموجات القصيرة إلى كافة أنحاء العالم . ويبلغ ارتفاعه تسعين متراً وطوله (٧٤) متراً ويستند إليه هـوائبان دواران للبـث على ملوجك الملقص تيسعن الكالمة الموجات .

ويمكن تعديل اتجاه الهوائي بر (١٨٠) درجة خلال زمن لا يتجاوز ثملاث دقائق . وهكذا سيكون بالإمكان تغيير اتجاه الهوائي بسرعة بحيث يمكن توجيه البث إلى أية منطقة في العالم .

ويبلخ وزن الهسوائي ( ٢٨٠) طناً وهمو مصنوع من المعدن، وقد صمم كي يقاوم رياحاً تبلغ سرعتها ٢٠٠ كم/ ساعة.

ويتميز هذا الهواني عن الهوائيات التقليندية



بصغر مساحة الاستناد الأرضي، فالهوائيات التقليدية الشبيهة به تحتاج إلى أرض استناد تبلغ مساحتها عدة كيلومترات مربعة، أما هذا الهوائي فساحة استناده لا تتجاوز (٠٠،٠٠٠) مسن الكيلومتر المربع فقط.





\* ليمالد سفور \*

كان يحتل خلال نصف قرن مكان الصدارة على صعيد الحياة الأدبية الفرنسية ، ومن المعروف بأنه قد حصل على ١٩٢٥ م ، على جائزة القيومية «وابوليو» وكذلك على الجائزة القيومية الكبرى ـ للآداب عام ١٩٧٠ م ، وكان يشغل منصب السكرتير الدائم للأكاديمية الفرنسية لأكثر من (١٥) عاماً من ١٩٥٨ إلى ١٩٧٤ م ، من رواياته الأخرى «القرحة» و «القتيل» و «رجل وحباته «.

# \* أحدث الكتب \*

- وإفريقيا القارة الجهولة ، كتب مقدمته السرئيس
   المستعمل بيوبوفع سنعور ، صيدراعال فروالثسر القسر القسيم ستوك .
  - ◄ الحركة الثورية في الجـرائر (، تأليف أحمد محسماس ،
     صدر عن دار لامارتان الباريسية .
  - دحیاة زوجین ،، روابة جدیدة تألیف روجیو إیسكور ،
     صدرت عن دار «البان میشال» الباریسیة .
  - « ابن جبل سلفات « ، روابة جديدة تاليف هنري بوئيه ،
     صدرت عن دار «البان ميشال» الباريسية .

صدر عن المركز الوطني للبحث العلمي (C.N.R.S) الكتب التالية:

- \* «فرنسا وألمانيا ١٩٣٢ ـ ١٩٣٦ءم.
- ★ «مفكرة للتشريعات الفرنسية والأجنبية».
- ★ «مفكرة الشيال الإفريق (دراسات في النطور السياسي) » .
- ★ «الآثار التاريخية القديمة في إفريقيا « الجلد رفم ١٣ .
- ★ «بحث في الزواج والعائلة: التطور المعاصر في التشريع الإنجليزي « .
- ★ «الأطلس اللغوي والعرق في المقاطعات» بقام جان
   كلود بوفيه وكلود مارتيل.
- القضاء الجنائي تعريف بالقضاء الجنائي ودوره».
- ★ «غاليا (بلاد الغال) « وذلك ضمن سلسلة التنقيب عن
   الآثار في فرنسا الجلد ٣٧.
- ★ «زيادة الإنفاق على الصحة العامة دراسة تقريرية «، بقل إميل ليني .

- ★ «التدريب الموسيق والتعليم المنهجي «، بقل جان بيــر يلاريه .
- ★ «رسائل من مصر ۱۸۷۹ ۱۸۸۷ «م، جمع وإعداد وتعليق أتور لوقا.
- تاريخ فرنسا المعاصر، تأليف بول برتو وآخرون،
   صدر في خسة أجزاء بباريس.
- ٤٥٤ عاماً من الفلسفة الفرنسية «، تأليف فانسون وسكومب، صدر في باريس.
- «بلزاك هو بطل بلزُاك «، تألیف موریس بارویش،
   صدر فی باریس.

# أمسريحاً }

# وفاة وولتر كوفان

توفي الفيلسوف الأميريكي المعاصر (وولتر كوفيان) عن (٥٩) عاماً، وهو متخصص في الفلسفة الألمانية والوجودية، ويعد كتابه «الوجودية من دوستويفسكي إلى سارتر «، وكتابه «من شكسبير إلى الوجودية «، من أبرز المراجع عن الفلسفة الوجودية، كيا أنه قد أصدر كتابين عن الفلسفة الكلاسيكية في العصر اليوناني.

# مالينيا ١

# مؤتمر عن ابن سينا

أقيم في ماليزيا مؤتمر يحمل اسم العالم الإسلامي « ابن سينا » وذلك بمناسبة الذكرى الألفية لمولده ، وقد وجهت الدعوة إلى أكاديمات العلوم واللغات في البلاد العربية والإسلامية وإلى المستشرقين والمؤسسات العلمية المهتمة بالفلمفة في أوروبا وأمبريكا ومعاهد دراسة الفكر الإسلامي في باريس ولندن ، ومن المعروف أن ابن سينا عالم إسلامي سمي «بالرئيس» وعاش خلال الفترة من ٩٨٠م ، إلى ١٠٣٧م ، وهو فيلسوف وصاحب تصانيف في الطب والمنطق والطبيعيات ، من أهم كتبه : «القانون » و « السياسة » وغير ذلك من الكتب المامة .

# ســوديــــرا 8

#### \* أحدث الكتب \*

الرحلات، صدر عن دار الختار بجنيف، وهو موسوعة جديدة من الأعمال الأكاديمية يقع في (٨) أجزاء ملونة.

مجلة القيصل العدد (٤٣) ص ١٤



# بقلم: د. فنرج الله فنتسجى

من الحقائق الثابتة أن الإنسان لا يستطيع العيش إلا مع غيره من أبناء جنسه . وتاريخ البشرية يؤيد هذه الحقيقة لأنه لا يروي حقبة من الزمن استطاع فيها الإنسان أن يعيش في عزلة عن الناس ، ذلك لأن التغلب على قوى الطبيعة القاسية يتطلب جهداً كبيراً لا يستطيع أن يقوم به الإنسان بمفرده مها أوتي من القوة . ونتيجة لهذا العيش المشترك ظهرت الجتمعات التي أخذت تتطور رويداً رويداً من أوضاعها البدائية إلى أن بلغت المرتبة التي نشاهدها اليوم .

وقد تميَّز الإنسان عن سائر الأجناس الحيوانية ، منذ البيداية ، بأنه لا يستطيع البقاء بمجرد الانسجام مع الوسط الطبيعي اللذي يعيش فيه وإنما عليه أن يعمل ليتمكن من إخضاع هذا الوسط إلى متطلباته الخاصة .

والعمل هو الذي أوجد الرابطة الاجتاعية ، لأن صنع الأدوات واستعها أمان يتم بالضرورة ، بشكل مشترك ، لضعف إمكانات الإنسان بمفرده عن القيام بمثل هذه الأعمال . والحياة المشتركة فرضت إيجاد وسائل للتفاهم ، الأمر الذي أدى إلى ظهور اللغة اللفظية .

وبالعمل واللغة توسعت مدارك الإنسان وتطور تفكيره ، فأخذ يدخل التحسينات على الأدوات التي يستعملها لمجابهة مشكلات الحياة .

# أدوات العمل وتطورها

كانت أدوات العمل في مستهل التاريخ البشري بدائية جداً ، إذ اقتصرت على أدوات جاهزة يجدها الإنسان في الطبيعة كالحجدارة والعصي . ولكن مع الوقت لجأ الإنسان ، من أجل صنع أدوات العمل ، إلى نحت الحجارة وإلى قطع العصي . ثم أخذ يصنع بعض الأدوات الحادة من العظام .

ويعتبر اكتشاف النار نصراً كبيراً سجله الإنسان ضد الطبيعة ، ذلك لأنه بدُّل شروط حياته المادية بشكل جذري . فبفضل النار تمكن الإنسان من مقاومة البرد ، وبفضل النار أصبحت الأطعمة الحيوانية والنباتية أسهل هضاً وأكثر تغذية . وبفضل النار ... وهذا هو الأهم ... نمكن الإنسان من

صنع أدوات إنتاجية جديدة قاطعة ، الأمر الذي ساعد على تطوير الصيد الذي أخذ يحتل المرتبة الأولى في نشاط الإنسان عوضاً عن قطف النساتات والمحار .

وبسبب بدائية أدوات العمل كانت الملكية المشتركة هي أساس العلاقات في المجتمع . . . ففي فترة يقوم فيها النشاط الإنتاجي على قطف الثمار وصيد الحيوان لا يمكن أن تكون الملكية إلا جماعية لعجز الإنسان بمفرده عن القيام بمثل هذه المهمة التي كانت تعتبر من المهات الشاقية . فالأرض التي تحتلها الجماعة كانت ملكاً مشتركاً لها ، وكذلك أدوات العمل التي تستعملها فكانت ملكاً للجميع وليست لأفراد معينين .

والأغذية \_ لأنها حصيلة جهد جماعي مشترك \_ كانت تـوزع بشكل عادل ومتساو بين أفراد الجماعة . . وأن أي توزيع يتم بـطريقة أخـرى كان يعني الموت المحتم لعدد كبير من الأفـراد . . ذلك لأن السكية المتـوفرة مـن الأغذية تكاد تكني لاشباع حاجات الإنسـان الأسـاسية الــــي لا يحــكن الاستمرار في وجوده .

# التقسيم الطبيعى للعمل

في المجتمعات البدائية التي لم يكن يتمكن فيها الإنسان من تلبيسة حاجاته الغذائية الاساسية بكية كافية ، كان انصرافه إلى أي نشاط غير النشاط الهادف مباشرة إلى الحصول على الغذاء يعتبر أمراً شاذاً . وطالما كان النشاط الوحيد لأفراد الجماعة مقتصراً على النضال من أجل الحصول على الغذاء لم يكن من الممكن تصور ظهور أي تقسيم اجتاعي للعمل . وحتى في حالة بروز أفراد مؤهلين لعمل معين فيان عدم توفر احتياطي مستمر يستطيع أن يؤمن بقاءهم على قيد الحياة لم يكن ليسمح لهم بالانصراف إلى عمل خارج نطاق البحث عن الطعام .

ولكن عندما تطورت أدوات العمل وتم اكتشاف أنواع جديدة من الأسلحة ظهر أول تقسيم للعمل تبعاً للجنس والسن ، فأصبح الصيد من اختصاص الرجال على اعتبار أنهم أكثر قوة ، ولأنهم متحررون مسن أعباء الأمومة ورعاية الأولاد في الوقت الذي انصرف فيه النساء والأولاد إلى الاهتام بشؤون المنزل وجسني النباتات والزراعة البدائية وانصرف فيه الشيوخ إلى صنع أدوات العمل وتطويرها مستفيدين مسن الخبرة التي اكتسبوها خلال حياتهم الطويلة . هذا التقسيم في المهام الملقاة على كل فئة والذي تولد بشكل طبيعي كان سبباً مباشراً لزيادة إنتاجية العمل .

واحتلت المرأة دوراً هاماً في هذه المرحلة من التطور ، إذ كانت الزراعة البدائية \_ التي كانت من اختصاص المرأة \_ أهم من الصيد من الناحية الاقتصادية ، ولهذا فقد لعبت الدور الرئيسي في الجماعة وأصبح النسل ينسب إليها دون الرجل ، وهذا ما يُعرف بنظام الأمومة «Matriarcat» . إلا أن تطور أدوات الانتاج أكثر فاكثر وظهور الزراعة المتقدمة \_ التي أصبحت من اختصاص الرجل \_

أحلُّ النظام الأبوي « Patriarcat » عوضاً عن نظام الأمومة ، وانتقلت السيادة في الجماعة إلى الرجل وأصبح النسب ينسب إليه .

# بروز الفائض الغذائي

لم يكن يعرف الإنسان، في البيداية، كيف يحافظ على احتياطي الأغذية في الحالات النادرة التي كانت تتوفر فيها للجهاعة أغذية تفيض عن حاجاتها الآنية لذلك كانت الجهاعات تلجأ للعدم معرفتها لأسلوب يمكنها من المحافظة على الأغذية إلى استهلاك ما يتوفر لديها بكثرة في بعض الأوقات إلى حد التخمة بدلا من المحافظة عليها للاستفادة منها في فترة لاحقة. لكن اكتشاف طرق حفظ الأغذية وانتقال الجهاعات الرحالة إلى الاستقرار التدريجي أدى إلى تمكين الإنسان من زيادة إنتاج الأغذية مع تقليل الجهد المبذول لإنتاجها وبالتالي إلى السير في طريق الوصول إلى فائض مستقر.

ويعتقد علماء التاريخ الاقتصادي بأن ظهور هذا الفائض قـد شـكل تحــولا كبــيراً في العلاقـات الاقتصــادية والاجتاعيــة داخـل الجمـاعة البدائية .

فقد استطاع هذا الفائض \_ أولا \_ أن يجنّب الجهاعة من خطر المجاعة أو أن يقلل منه على الأقل ، فوجود فائض من الأغذية في فـترة مـا يحكّن الجهاعة \_ بعد اكتشاف طريقة حفظه \_ مـن استهـالاكه في فـترة لاحقة يقل فيها الصيد أو ينعدم .

وقد استطاع الفائض - ثانيا - أن يسمح بظهور تقسيم أفضل للعمل ، فوجود فائض مستقر من الأغذية مكن بعض أفراد الجماعة من تخصيص جزء كبير من نشاطهم في مجالات تخرج عن نطاق البحث عن الغذاء كتطوير أدوات العمل وصنع أوعية لحفظ المأكولات . . . إلىخ ، وسمح للجماعة ، نتيجة لذلك ، بتشجيع من لديهم مؤهلات خاصة للقيام بعمل معين إلى الانصراف له والتخصص فيه . . . وهذه هي الخيطوة الأولى في تاريخ التخصص الحرفي .

وقد استطاع الفائض \_ ثالثاً \_ أن يفسح الجال أمام تزايد سريع في عدد السكان، فني الفترة التي كانت تعيش فيها الجهاعة في ظروف قاسية لا تستطيع أن تؤمن فيها الحاجات الغذائية الأساسية للأفراد وفي أوضاع كانت تتعرض فيها إلى المجاعة بشكل مستمر لم يكن من الممكن إلا أن يقتصر أفرادها على الرجال والنساء القادرين على العمل المشترك من أجل السعي وراء الغذاء، وكان يكتفي بحد أدنى من الأطفال، وأن عدداً محدوداً فقط من المرضى والعاجزين كان يُعتنى بهم ويُحافظ على حياتهم. أما الأسرى الذين يُقبض عليهم أثناء المعارك كانوا يقتلون على حياتهم. أما الأسرى الذين يُقبض عليهم أثناء المعارك كانوا يقتلون عادة . . .

والوضع الاقتصادي القاسي كان يحث أغلب الشعوب البدائية إلى استبعاد العناصر غير المنتجة باللجوء إلى عدة طرق كوأد النساء وقسل الأطفال. ولكن منذ الوقت الذي بدأ يظهر فيه احتياطي مستقر من الأطفال الأغذية، أصبح من الممكن المحافظة على عدد متزايد من الأطفال

على قيد الحياة ، كما أنه أصبح بالإمكان إفساح الجال للشيوخ والعجزة في أن يعيشوا فترة أطول من الزمن . الأمر الذي أدى إلى زيادة في كثافة السكان على أرض معينة مها استتبع بدوره زيادة في إنتاجية العمل ساهمت ، إلى حد كبير ، في إيجاد الجو المناسب لتقدم حضاري ملموس .

# ظهور الزراعة وتربية المواشي

من المتفق عليه من قبل أغلب علماء تاريخ الاقتصاد بأن الآثار التي ترتبت على ظهور الفائض الغذائي شكلت الخطوات الأولى الستي مهدت لأهم ثورة اقتصادية ، عرفها الإنسان منذ ظهوره على وجه الأرض وهي ظهور الزراعة وتربية المواشي .

ولا شك بأن إنسانية الإنسان قد بدأت حين تطورت حياته مس مرحلة الصيد التي يسودها القلق إلى مرحلة أكثر اطمئناناً هي مسرحلة الزراعة والرعي. وكان من المفروض انتظار توفر الفائض في الأغذية ليتحول الإنسان إلى الزراعة وتربية المواشي، ذلك لأن وجود الفائض وحده هو الذي مكن الجاعة من أن تسمح لنفسها بساستعمال البذار والحيوانات كأدوات للإنتاج يمكن أن تؤمن كمية أكبر من الغذاء في فترة لاحقة عوضاً عن استهلاكها آنياً في التغذية، ومن البديهي بأن الشعوب التي كانت تعيش باستمرار على حافة المجاعة لم تكن لتستطيع أن تسمح لنفسها بالتضحية بحاجة آنية ملحة كالسطعام وإن كان ذلك في سسبيل الحصول على مردود غذائي أكبر في المستقبل،

ولا يعلم أحد علم اليقين كيف أدرك الإنسان البدائي قدرة الحبوب الإنتاجية . ومن المرجع أنه حين أخذ في جمع الحبوب النابتة بطبيعتها ، كانت تسفط مها حبّات في طريق من مكان البات إلى حيث يقيم مما تبه إلى السر العظيم الكامن في نمو النباتات .

وادى استقرار الأشكال الأولى للزراعة إلى ظهور تربية الحيوان . ولا تُدُي كُنُه فِ حَدِيا كان ذلك حَدِين ساق الصائدون صغار الحيوانات إلى مقر سكناهم ليتخدها اطفاهم لعبأ يلهون بها ، ثم نلا ذلك إدراك الإنسان لمعجزة التناسل بين صنوف الحيوانات فاخضعها لإشرافه واستطاع بعدئذ من ذكر وأنثى يمسك بها أن ينشئ قطيعاً كاملاً .

وكان لاكتشاف الزراعة وتربية الحيوان الأثر الكبير في تطور البشرية ، الإنسان لمعجزة التناسل بين صنوف الحيوانات فأخضعها لإشرافه واستطاع بعدئذ من ذكر وأنثى يمسك بها أن ينشى قطيعاً كاملاً .

وكان لاكتشاف الزراعة وتربية الحيوان الأثر الكبير في تطور البشرية ، إذ إنه بفضلها تمكن الإنسان من تأمين كميات كبيرة من الأغذية ببدل جهد لا يمكن أن يقارن ، بأي شكل من الأشكال ، بالجهد السابق المذي كان يبذله خاصة عندما اكتشف المعادن وسدأ يستعملها في صنع أدوات الإنتاج ،

ونتيجة لهذا استطاع الكائن البشري لأول مرة في التاريخ أن يخضع وسائل معيشته إلى رقابته المباشرة.

# التقسيم الاجتاعي للعمل

كان من نتيجة التطور الذي حصل في أدوات الإنتاج خاصة المعدنية منها أن توسعت الزراعة توسعاً كبيراً مما دعا إلى حفر الدواقي لإيصال الماء إلى الحقول وإقامة الحواجز لحفظ المياه.

وأدى استعمال الري إلى تحسين إنتاجية المناطق المزروعة وإلى إيصال النشاط الزراعي إلى مناطق جديدة ، الأمر الذي جعل الزراعة تعتمد أقمل فأقل على نزوات الطبيعة .

أما بالنسبة لتربية المواشي فقد كان نموها شديداً خاصة في المناطق التي لم تكن الظروف الطبيعية فيها تساعد على نمو السزراعة ، وقسد تحسولت الجهاعات تدريجياً من الصيد إلى تربية المواشي . وكانت إنتاجية تسربية المواشي كبيرة في بعض المناطق مما دفع سكانها إلى الاستغناء عن النزراعة والانصراف كلياً إلى إنتاج المواشي .

وانصراف بعض الجهاعات إلى التخصص في الـزراعة وغـــيرها إلى التخصص في تربية المواشي يعتبر أول تقسيم اجتاعي للعمل.

وكانت أهم نتيجة للتقسيم الاجتاعي للعمل هي نشوء وتطور التبادل بين جماعات المختلفة الجياعات المختلفة إلى تبادل الاكتشافات وتجارب العمل .

ومن المرجع أن يكون قد جرى التبادل في مراحله الأولى بشكل كيني اعتباطي . ذلك عندما يصادف الحظ إحدى الجهاعات فتحصل ، عن طريق الصدفة ، على فائض في سلعة ما فتبادله مع جماعة أخرى . حمليم ، عن طريق الصدفة البداء على فائض في سلعة أخرى .



فائض مستقر لدى الجهاعة وبعد أن أصبح بـإمكانها أن تتخلى عـن قسـم من إنتاجها بعد سدًّ حاجاتها الآنية .

ولما كان العداء والتقاتل يسود العلاقات بين الجهاعات المختلفة فإن المبادلة ، تجنباً للاصطدام بين الأطراف ، كانت تتم في مراحلها الأولى دون أي تلاق بين أفراد الجهاعات المختلفة .

هذا الأسلوب المسمى بالمقايضة الصامتة كان يقترن بإجراءات معينة تبدأ فيها الجماعة التي ترغب في إجسراء المبسادلة . وكانست هسذه الإجراءات تتم على عدة مراحل هي :

★ تأخذ الجماعة السلع المتوفرة لديها والتي تود مبادلتها وتضعها على أرض خالية في المنطقة التي تقع على التخوم المشتركة لأراضي الجماعة الستي يقترح إجراء التبادل معها وتعود إلى مقرها.

★ عندما يشاهد أفراد الجهاعة المقترح إجراء التبادل معها السلع يفهمون بأنها مبادرة للمبادلة ، فيأتون بما يسودون إعطاءه كمقابل ويضعونه في كومة إلى جانب الكومة الأولى وبعودون هم أيضاً إلى مقرهم .

★ يعود أفراد الجاعة الأولى ويشاهدون الكومتين ، فإن ناسبتهم السلع التي قدمت لمبادلة سلعهم أخذوها . وإلا عادوا بسلعهم .

★ يعود أفراد الجماعة الثانية لأخذ الكومة الباقية.

وتجدر الإشارة إلى أن هذه المقايضة لم تكن تم إلا خارج الجماعة أي بين الجماعات المختلفة ، أما داخل الجماعة نفسها فلا تقرم علاقات مبدالة إطلاقاً ذلك لأن الطعام \_ وكذلك الأشياء الحيوية الأخرى \_ يوزع على الأفراد كافة ولا يبادل أبداً . ولكن مع تزايد أهمية النشاط الاقتصادي الفردي في نطاق الجماعة تبعاً لاتساع الزراعة وتربية المواشي وظهـور الحرف المستقلة دخلت المبادلة مرحلة جديدة ، إذ وُجِدَ في قلب الجماعة الواحدة عدد من الأفراد يهجرون العمل الزراعي للتخصص في إنتاج سلعة معينة دون غيرها تدرّ خبراً كبيراً على الجماعة .



ولما كان لا بدَّ للحرفيين من الحصول على الأغذية والأشياء الأخرى التي يحتاجون إليها والتي لا يشاركون في صنعها ، فقد دأبت الجاعة على تقديم كمية من الغذاء والألبسة وبعض السلع الأخرى لهم مقابل ما يقدمونه من نشاط حرف .

وهكذا ظهرت مع الوقت الأسواق المحلية وبدأ مفهوم التجارة يشق طريقه في العلاقات الاقتصادية خارج نطاق الجهاعة الواحدة في البداية وحتى داخلها في مرحلة لاحقة .

# بوادر تفسخ المشاعية

يعتقد ول ديورانت أحد كبار الكتّاب في تاريخ الحضارة ، بأن زوال القحط ، وهو الخطر المشترك الذي كان يهدد بالموت جميع أفسراد الجهاعة في أغلب الأحيان ، كان السبب الأول الذي جرّ إلى زوال الملكية المشاعية ، ذلك لأن بروز الفائض الغذائي ، الذي أدى إلى زوال هذا الخطر ، قد قلّل من أهمية التماسك الاجتاعي داخل الجهاعة . . . فبعد أن اختلفت الأدوار في المجتمع الواحد كان من الطبيعي أن يختلف تقدير الفرد بحسب إنشاجية العمل الذي يقدمه . ونتيجة لذلك بدأ يترعزع مفهوم التوزيع المتساوي للناتج على أفراد الجهاعة ، وأصبح الفرد الذي يقدم للجهاعة عملاً أكبر وأكثر فائدة ، يعطى حصة من المنتجات أكبر من التي يحصل عليها غيره مما مهد إلى التطور نحو غلبة الملكية

على أن هذا الانتقال لم يتم بين ليلة وضحاها ، بل كان نتيجة لتطور طويل بقيت فيه الملكية الشائعة هي الأساس خلال حقبة من الزمن . فلدى جماعات المزارعين ظلّت الأرض ملكاً مشتركاً للقبيلة ، لكن كل عائلة أخذت تزرع قطعة صغيرة منها بشكل مستقل لتحافظ عليها . ولدى جماعات الرعاة انتقلت ملكية قطعان الماشية تدريجياً إلى العائلات .

ومع اتساع نطاق الملكية الخاصة برزت حدَّة الفوارق بين أفراد الجهاعة الذين كانوا بالأمس سماوين ، لذلك أخذت الجهاعة تنقسم إلى فقراء معدمين وأثرياء قادرين .

وعندما كان الفرد لا يستطيع أن ينتج ما يفيض عن تأمين حاجاته الغذائية الماسة ، كان استغلاله لإنسان آخر غير ممكن . وكانت الجياعة ، في حالة وقوع أسرى بين يديها من جماعة أخرى ، تلجأ إلى أحد حلين : إما إلى قتلهم أو إلى ضمهم إلى صفوفها فيصبحون كأفراد منها لهم نفس حقوق أفرادها . غير أنه بعد ازدياد إنتاجية العمل وبروز الفائض الغذائي أصبحت الجياعة تفضل الإبقاء على حياة الأسرى لاستخدامهم في زيادة الإنتاج . وكانوا يعطون لقاء عملهم الحد الأدنى من السلع الضرورية لبقائهم على قيد الحياة . أما فائض إنتاجهم فكان يذهب إلى الجياعة التي تستخدمهم .

وهكذا بـدأ يتبلور التحول من التنظيات الاجتاعية الأولى إلى مجتمع الرق .

« الزمن » ، هذه اللفظة كم هي مشحونة بدلالات لا تنتهي وانفعالات لا تنفكُ تنتابنا كلها سمعناها أو عشناها . فالزمن سر من أكبر أسرار الوجود ، وحوله تتمحور هموم العيش ومعاناة الإنسان.

ولا بد لنا، في البدء، من أن نحدد ماهيّة الزمن. وفي سبيل ذلك مليّ كثيرون بين «الوقت» و «الزمان» و «الزمن».

# ربى المعاصر

« الوقت « مفهوم عام وموضوعي يمكن تحديده ، إنه مفهوم فيزيائي شائع نستعين به بوساطة الساعات والتقاويم وغيرها ، لكي نضبط حياتنا الاجتاعية . ومن خصائص الوقت أنه مطابق لتركيب موضوعي موجود في الطبيعة وليس نابعاً من خلفية ذاتية للخبرة الإنسانية(١٠).

أما « الزمن " فهو « مفهـوم خماص ، شـخصي ، ذاتي ، أو كما يقــال غالباً: نفسى » ، أو كما يقول برجسون Bergson : « إنه معطى مباشر ف رجداننا ، . والزمن في الأدب هو «الـزمن الإنساني . . . إنه وعينا للزمن كجزء من الخلفية الغامضة للخبرة ١٠٠٠.

إذن ، قفهوم « الزمن » مفهوم نسبى ، فلكل إنسان زمنه اللذي يختلف عن زمن الآخرين؛ وهذا الزمن لا يمكن قياسه لأنه متقلب، يتغير بتغير تجاربنا وانفعالاتنا وعواطفنا . وكل منا يمكن إدراكه من هــذا الزمن المتغير دائماً هو إحساسنا «أثناءه».

وهذا التمايز بين « الوقت » و « الزمن » و « الزمان » عرفه بعض العلماء واللغويين العرب. فقد ورد في «لسان العرب» لابن منظور، تحت مادة « زمن » ، ما يلي : « الزمن اسم لقليـل الـوقت أو كثـيره . . وقـــال شمر: الدهر والزمان واحد. قال أبو الهيثم: أخطأ شمر، الزمان زمن الرطب والفاكهة وزمان الحر والبرد . . قـال : والـدهر لا ينقـطع ! قــال أبو منصور: الدهر عند العرب يقع على وقت الزمان من الأزمنة وعلى مدة الدنيا كلها . . والزمان يقع على جميع الـدهر وبعضـه الله . . ويعـرّف الدهر بأنه: " الأمد الممدود، وقيل: الدهر ألف سنة " . كما أن العسرب وصفوا الدهر بمكان الله ، ومنه الآية : ﴿ وقالوا ما هي إلا حياتنا الدنيا غوت وغيا وما يهلكنا إلا الدهر ﴾ . . وأما عند الجوهري فإن الزمان هو الدهر (٤) . أما « الحين » فسرى الأزهـري أنه : اسم

# بقه الأيوبي

كالوقت يصلح لجميع الأزمان ، كما ورد في الآية السكريمة : ﴿ تسؤتي أكلها كل حين ﴾ أي في كل وقت ، وقد يراد به مدة من الـزمان غير مقدر في نفسه ، كما في قوله تعالى : ﴿ هـل أَلَّى على الإنسان حين من الدهر لم يكن شيئاً مذكوراً ﴾ . والوقت مقدار من الزمان ، وكل شيء قدرت له حيناً فهو مؤقت ، وعند ابن سيده فهو مقدار من الدهر معروف، وأكثر مــا يســتعمل في الماضي وقــد اســتعمل في المستقيل (٥) .

أما الفيروزابادي، في والقاموس المحيط، فقد أورد مايلي: « الوقت المقدار من الدهر وأكثر ما يستعمل في الماضي « ؛ ويفرق بين





الوقت والميقات في قوله: « فرّق بينهها جماعة بأن الـوقت مطلق والميقـات وقت قدر فيه عمل من الأعهال<sup>(۱)</sup>. أما الدهر فقد يعد في الأسماء الحسنى والزمان الطويل والأمد الممدود<sup>(۷)</sup>. والزمان الطويل والأمد الممدود<sup>(۷)</sup>.

من خلال هذه التحديدات نستنتج ما يلي :

١ ـ الزمان هو الدهر والأبد.

٢ ـ الوقت مقدار معلوم من الزمان.

٣ \_ الزمن قليل من الوقت أو كثيره، أي غير محدد .

وهكذا بعد أن ميزنا بين هذه الألفاظ نقول إن مجرد ذكر لفظة تـدل على الوقت في الشعر لا يعني أبدأ أن الشاعر يسـجل بـذلك مـوقفاً مــن الزمن ، فقد تكون هذه اللفظة أحياناً مستعملة لغاية تقريرية بجتة .

ومن الممكن الآن أن ننظر ، على ضوء ما سبق ، إلى مفهوم الزمن ا في الشعر العربي المعاصر . وبالطبع ، لا يتسع المجال هنا لأن نـرصد هـذا المفهوم في كل شعرنا المعاصر وإنما سـنحاول ذلك لـدى بعض الشـعراء الذين بلوروا هذا الاتجاه وطوروه .

# الإحساس بالزمن قديم

لا بد لنا من الإشارة ، قبل الغوص في بحثنا ، إلى أن الإحساس بالزمن قديم في الشعر العربي . ففي الجاهلية لم يكن الإنسان يقيم وزناً للمكان لأنه دائم الترحال ، كان يسعى وراء الماء والسكلا في «أي مكان » . وبالتالي ازداد ارتباطه بالزمان ، فهو يتمزق كل يوم مليون مرة ويتمنى لو كان حجراً لكي لا يحس بمرارة العيش . من هنا كان زمن الجاهلي زمناً متحجراً لا حركة فيه . فها هو الأعشى يقول :

كأن مِشـيتها مــن بيــت جـــارتها

مَــرُّ الســحابة لا ريـــَّ ولا عجــــلُ

إن مشية الحبيبة التي تخلو من السرعة كما تخلو من البطء رمز إلى زمن متوقف ميت .

وها هو امرؤ القيس يقول:

وليل كموج البحر أرخس سندوله

عليً بــــأنواع الهمــــوم ليبتلي

إن هذا البيت يعبِّر عن المرارة التي يحس بها الشاعر وعن معاناته العميقة اثناء ليل من الهموم لا ينتهي وكأنه أرخى استاره إلى الأبد حاجباً عن الشاعر فجر الخلاص.

كيا أن المتنبع كان يحس بمرارة النزمن الدائمة ، ويتجلَّى ذلك في قوله :

صحب الناس قبلنا ذا النزمانا

وعناهم من شأنه ما عنانا وتولوا بغصة كلهم منه

وإن سرً بعضهم أحيانا

إن تجربة الشاعر الذاتية جعلته يحس أن الدنيا غصة دائمة لا تنتهمي ، كما أحس صفة « الديمومة » التي تلون الزمن .

ونرى أيضاً هذا الشعور بمأساوية الزمن عند ابن الرومي في قوله :

يا أيها الهارب من دهره

أدركك الــدهر على خيلــه

نلاحظ في هذا البيت ٥ حركية ١ الزمن بالنسبة للشاعر، فالزمن في حركة مستمرة، يسبقنا ولا نقدر على اللحاق به. إنه يجري دائماً نحو نقطة ما، ولسنا قادرين على الهرب منه، فيسحقنا تحت سنابكه دون رحمة.

وشعرنا العربي مزدحم بالمواقف المهائلة ، على أن ما يهمنا الآن هو موقف الشاعر العربي المعاصر من الزمن . ولا يمكننا دراسة هذا الموقف بشكل عام دون تحديدات لأن الزمن في الشعر يتخذ مناح عدة على أساسها يدرس موقف الشاعر . والناحية الأولى هي النسبة الذاتية .

#### النسبة الذاتية

يختلف الشعور بالزمن بين شاعر وأخر، فتارة يحس الشاعر أنه يمسر ببطه، وطوراً بسرعة، وأحياناً يقف الزمن عند نقطة معينة لا يغادرها، فيحس الشاعر كأنما ساعات الأرض كلها قد توقفت. من هنا تأتي الصفة النسبية التي يتصف بها الزمن والتي تجعله غير محدد وتنفي إمكانية قياسه.

وهذا ما يؤكد عليه الأديب الفرنسي الشهير مارسيل پروست هذا ما يؤكد عليه الأديب الفرنسي الشهير مارسيل پروست مطاط، الانفعالات التي نشعر بها تمدده وتبسطه، والـتي نـوحي بها تقلصه، والعادة تملؤه ها(١).

وتقول الكاتبة الأميريكية فيرجينيا وولف Virginia Woolf في هذا الصدد: «يعمل عقل الإنسان بغرابة في جسد الزمن فالساعة ، متى أقامت في عنصر الروح البشرية العجيب ، يمكن مطها إلى خسين أو مائة مرة من طولها الدقائق ، ومن ناحية أخسرى ، بمكن التمثيل على الساعة بدقة بوساطة مؤفتة العقل في ثانية واحدة (١٠٠٠).

وقد تجلت هذه الظاهرة النسبية عند عدة شعراء معاصرين . فعند الشاعر خليل حاوي يبدو الزمن جامداً لا حركة فيه ، إنه زمن واقف . فاسمعه يقول بقصيدة « وجوه السندباد » :

« غبت عني
 والثواني مرضت
 ماتت على قلبي
 أما دار النهار
 ليلنا في الأرز من دهر تراه
 أم تراه البارحة ؟ «(۱۱)

إن الزمن هنا جئة ثقيلة ينسحق تحتها الشاعر أثناء انتظار الغائبة .

عِلة القيصل العدد (٤٣) ص ٢٠

ويعيش الشاعر أيضاً في حالة من اليأس والتناقض فزمنه واقف وزمن الأخرين يتحرك ، بل ويتحرك بسرعة . من هنا تتضاعف معاناته وقلقه وينتابه الشعور بالغربة والانسحاق ، ويتجلى ذلك في قلوله بقصيدة «سجين في قطار»:

أ في أرض غريبة مرة كانت لياليه الرتيبة: مرة كانت لياليه الرتيبة: طللا عض على الجوع على الشهوة حرى وانطوى يعلك ذكرى عسح الغبرة عن أمتعة ملء الحقيبة حجر تحمله الدوامة الحرى ما نكهة الشمس وما طيب الغبار وما طيب الغبار ورشاش الملح في ريح البحار». (۱۱)

إن الشاعر هنا يرمز إلى نفسه بلفظة «سجين» وزمن السجين زمن واقف ، أما « القطار » فيرمز إلى الزمن المتحرك . والشاعر هنا يحاول أن يعبِّر عن انسحاقه بين حضارتين : حضارة الغرب المتحركة وحضارة الوقية التاققة التاريخ في السحة الخضاية الغرب عالم الشاعر اللهراء العجرب والمرارة ، وأوقف الثواني واللحظات ، فها هو يقول في « بيادر الجوع » :

هذي العقاربُ لا تدور، ربّاهُ كيف تمط أرجلها الدقائق كيف تجمد، تستحيل إلى عصور!(١١١)

أما عند الشاعر بدر شاكر السيّاب فتختلف النسبة ، فهو يحس بسرعة مرور الزمن ؛ إنه مريض وعلى شفير الموت ، ولذا فإنه يحس الأيام تمر دون تلكف وكأنه يحيا موته . فاسمعه يقول بقصيدة «في جيكور»:

> أنا قد أموت غداً ، فإن الداء يقرضُ غير وانٍ ، حبلًا يشد إلى الحياة حطام جسم مثل دار نخرت جوانبها الرياءُ وسقفها سيلُ القطار .(°۱)

إن عمر الشاعر هنا حبل ينخره الداء دون توقف . وهذا الإحساس بمضي الوقت وسرعته يعبِّر عنه السيَّاب أيضاً بقصيدة « رحل النهار » ، فيقول :

> رحل النهار هيهات أن يقف الزمان، تمرُّ حتى باللحود خطى الزمان وبالحجار. رحل النهار ولن يعود. (١١٠)

ولكن زمن بدر شاكر السيَّاب قد يطول وذلك نتيجة إحساسه بالغربة والضياع في عالم المدينة الكئيب. فهو يحاول عبثاً أن يلتئم مع مجتمع الآلة

والمادة ولكنه لا يقدر ، فتطول نهاراته ، وتشيخ المسافات تحت قدميه ، ويصبح عمر خطوته سنيناً وسنين . فيقول بقصيدة « هدينة السراب» :

عشر سنين سرتها إليك، يا ضجيعة تنام معي وراء سورها، تنام في سري ذاتها وما انتهى السنفار اليك يا مدينة السراب، يا ردى حياتها، عبرت أوروبة إلى آسية وما انطوى النهار، وأنت يا ضجيعتي، مدينة نائية مسدودة أبوابها وخلفها وقفت في انتظار. (٢٥)

ويقول بقصيدة :

الليل طال وما نهاري حين يقبلُ بالقصير. (١٨)

إن النهار هنا لا ينتهي ، وكأنه أزلي ، والزمن هنــا راكد تحــت وطــأة المرض أو تحت وطأة الانتظار .

وهناك ناحية أخرى تتجلّى في الشعر العربي المعاصر هـي ارتباط مفهوم الزمن برمز النهر.

# الرهن والهر

كثيراً ما يرمز شعراؤنا المعاصرون إلى الزمن بلفظة أو صورة النهر . والنهر تعبير عن ديمومة الزمن ، فالزمن في حالة «سيلان» مستمرة ، كالنهر تماماً . وقد يستعمل الشعراء رمزاً آخر غير النهر ، كالبحر مشلاً أو القطار ، أو أي رمز آخر يعبر عن الجريان .

المهم أن الزمن كما نحس به له صفة « السيلان » ، وهذه الصفة هي عنصر دائم وسط لحظات الزمن المتتابعة في تغيّرها المستمر ١<sup>(١١)</sup>.

وقد تجلى مفهوم الديمومة الزمنية هذا في عدة قصائد عربية معاصرة . ونلاحظ هذا الفهوم عند السيَّاب بقصيدة «النهر والموت»:

ئۆيىپ . . . بويىب . . .





أجراس برج ضاع في قرارة البَحَوُ . الماء في الجرار ، والغروب في الشجر وتنضح الجرار أجراساً من المطر بلُورها يذوبُ في أنينُ ه بويبُ . . يا بُورْبُ ! ، (٢٠)

إن هذا النهر « بويب » لا يتوقف عن الجريان حتى يغيب في قاع البحر ، هكذا الزمن في سيلان دائم فينادي الشاعر ولكن ما من مجيب ، فنداؤه أنين ومعاناة حيال هذه الحركة المستمرة .

وتجلت هذه المعاناة عند أدونيس بقصيدته «مرايا وأحلام حول الرّمن المكسور ، فبقول :

زمن يجري، زمن يهرب مثل الماء وأنا أجري كلُّ نهار سكين في أحشائي والليلُ حراب. (۲<sup>۱</sup>)

الزمن هنا دائم الجريان ، وخطاه السريعة يتردّدُ صدى وقعها جـراحاً في قلب الشاعر . واسمعه في مكان آخر يقول :

> يتنزه القمح نربط الزمن بأجنحة العصافير. (۲۲)

> > او:

سلاماً أيها الطفل يركض النهر وراء مائه ولا يمسك به . (۲۳)

إن الشاعر أحس بديمومة التغير النزمني وديمومة السيلان، وهذا الجريان سريع لدرجة أن الماء يكاد ينفلت من مجراه ويسبقه. وكل يوم يمضى هو جزء من «النهر النهر النهر»:

ألمح يوماً يجلس على النهر . (٢٤)

#### زمن الذاكرة

هناك ناحية اخرى تهم بحثنا هي السذاكرة . فالشاعر يهرب من النزمن الفيزيائي ليحيا في « زمن الذاكرة » مستحضراً حوادث مرت معه ، يحياها ، فكأنه يولد من جديد . وما استحضار هذه الحوادث أو الصور القديمة سوى محاولة من قبل الشاعر لكسر مرارة الزمن والتغلب على الفناء . والجدير بالذكر أن « زمن الذاكرة » هذا لا يمكن تقسيمه ، لأن الترتيب الزمني منعدم فيه ، فهو عبارة عن خزان مليء برماد الماضي ، وأية ذكرى فيه تنبعث ، بوساطة دافع من الدوافع ، دون أن تكون هناك أية مراعاة لموقعها الزمني بالنسبة لباقي الذكريات .

فالذاكرة ، «بدل أن تعكس في عـلاقاتها تـرتيباً تسـلسلياً مـطرداً ، تعكس ترتيباً ديناميكياً غير مـطرد لـلأحداث . فـالأشياء المتذكرة تمـترج وتختلط بالخاوف والأمال ، والأمنيات والخيـالات لا يمـكن تذكـرها كواقـع

فقط، بل إن الوقائع المتذكرة هي في تعديل مستمر، يعدد تفسيرها وتعاش من جديد في ضوء مقتضيات الحاضر ومخاوف الماضي وآمال المستقبل (٥٠٠).

إذن ، لا تبق أية قيمة للزمن الخارجي أمام زمن الـذاكرة . إن زمـن الـذاكرة . إن زمـن الذاكرة يختصر الزمن الفيزيائي ويوحد الصور والمشاعر والأحاسيس .

وها هو الشاعر أدونيس «يتـدحرج في زمــن الـــذاكرة »(٢٦) الـــذي لا ينتهي ، وذلك بقوله :

ا أندحرج بين أنا الجمر وأنا الثلج وبين الياء وبين الياء والألف أندلى أصطنع في اليوم يوماً آخر وأربط بجبل الدقائق أهوائي ه. (١١٠)

فالشاعر هنا يتخلى عن الرّمن الميكانيكي ويصطنع زمناً آخر من عالم الذاكرة ، فيكتسب العمر طعماً جديداً ، وتتبلور الأشياء ، ويصبح المستحيل ممكناً :

> يعطي وقتاً لما يجيء قبل الوقت لما لا وقت له يجوهر العارض يغسل الماء .(٢٨)

وها هو يحيا طفولته من جديد ، فيستعيد الماضي هـرباً مـن ســياط العمر السائر نحو الشيخوخة ، فيقول :

> أنا الطفل يستنجد الفراشات يمتطي قصبة الكون .(۲۱)

ويسترجع أيام الصغر في قـريته (قصابين، فينبعـث الماضي ويمـازج الحاضر:

أتسرول شتلات التبغ أرسم قري على أوراقها وأصغى لأصوات ليست منى لكنها لى . (٣٠)

أما بدر شاكر السيَّاب فينادي الماضي الضائع ويبعث أشلاءه من جديد محاولا التغلب على خواء الحاضر، فيقول بقصيدته «ستار»:

عينائي والنور الضثيل من الشموع الخابيات والكأس، والليل المطل، من النوافذ بالنجوم يبحثن في عيني عن قلب وعن حب قديم عن حاضر خاو وماض في ضباب الذكريات. (٢١)

وأثناء رجوعه إلى زمن الذاكرة للتخلص من وطأة الـزمن الجـامد العاقر، بالنسبة له، قد يلجأ الشـاعر إلى اسـتخدام بعض الـرموز

مجلة القيصل العدد (٤٣) ص ٢٢

# الاتجاه والموت

إن الزمن له اتجاه واحد هـو الموت، فـالإنسان ـ كما يـرى الوجوديون ـ كائن سائر عن وعي في اتجاه الموت. وقد أقر بذلك معظم المفكرين في الشرق ومختلف تيارات الفكر الإغريقي الكبرى قديماً، ومعظم التيارات الفلسفية حديثاً.

وهذه الحتمية انعكست في الإنتاج الأدبي لمعظم الأمم في العالم، وتجلت أيضاً في شعرنا العربي المعاصر، فيقول أدونيس:

\_ إذن اسألني الآن : ماذا يملك الإنسان غير موته ؟ (٣٧)

وها هو بدر شاكر السيَّاب يدرك أن العودة للطفولة مستحيلة ، وأن ليس أمامه سوى الموت فيقول بقصيدته «جيكور شابت»:

> وهيهات ما للصبا من رجوع إن ماضيً قبري، وإني قبر ماضي موت بمد الحياة الحزينة أم حياة تمد الردى بالدموع ؟ (٣٨)

ويعبَّر الشاعر خليل حاوي عن معاناة الموت ، فهو في دائرة الـ وجود المظلمة كاثن يسري الموت في دمه ، فيحس بتفاهته أمام هذا الشبح الذي يفرض وجوده دائماً . فيقول بقصيدته ، في جوف الحوت ، :

وأنا في الكهف محمومٌ ضريرٌ يتمطى الموت في أعضائه عضواً فعضواً ، ويموت كل ما أعرفه أني أموت مضغةً تافهةً في جوف حوت . (٢٩)

والسَّاعرة نازك الملائكة لا تجد لها مهرباً من هذا المصير الحتمي فتقول بقصيدة :

> ومشينا ولكن الحركة ظلت تتبعنا والسمكة تكبر تكبر

א טונע אוועט 🖈





الأسطورية ، فها هو خليل حاوي يقول بقصيدته « بعد الجليد » :

أنتَ يا تموز، يا شمسَ الحصيد نـجُنا، نج عروق الأرض من عقم دهاها ودهانا.(۲۲)

إن «تموز» هنا هو رمز الحياة التي تتجدد نافضة عنها غبار الماضي . وهكذا يغدو زمن الشاعر زمناً أسطورياً لا يمكن الفصل فيه بين الماضي والحاضر والمستقبل ، فني « الزمن الأسطوري » ينعكس الماضي في لحيظة حاضرة ممثلًا طموحات المستقبل . وهذا يقودنا إلى ناحية جديدة في بحثنا هي الأبدية .

# الابديــه - ١١٠٠٠

المقصود من الأبدية هنا اللازمان، ولا تعني أبدأ الـزمان اللاتهائي، يل الأبدية «صفة من صفات الخبرة التي تقع في ما بعد الزمن الفيزيائي وخارجه (٢٣٠).

وينطبق مفهوم الأبدية على العمل الأدبي من خلال وجوه ثلاثة : 1 \_ يجري استحضار الحادث الــواحد مــن زاويــة الأبـــدية في طريقتين :

أ ـ فعل الاستحضار بحد ذاته هو لازماني ، فحقيقة كونه قد يحدث في أي وقت تبدو وكأنها تضع الاستحضار في بعد لازماني .

ب\_ إن الشيء المتذكر يبدو مستقلًا عن تاريخ حـدونه، فيكتسب بذلك صفة «جوهر أبدي».

٢ \_\_ إن القدرة على إعادة بناء الذات عن طريق الـذاكرة تعـكس مظهراً من مظاهر اللازمانية .

إن الأثر الفني لازماني في كشفه عن معاني الـلازمانية ، أو في
 كونه إمكانية دائمة لتحقيق كشف من هذا النوع (٢١) .

ومن خلال هذه اللازمانية يتحدى الإنسان الزمن الخارجي ويعتقل اللحظة الهاربة ولو بعين الوهم. فيقول أدونيس:

أنت تعتقل الوهم وهــو هنيهة هنيهة يعتقل الزمن ، ويرميه في حوض كلماته .(٢٥)

فتقول بقصيدة وأول الطريق و:

سنمحو الزمان وننسى المكان هناك ونقسم ألا نعود إلى أمسنا المنطوي . (٢٦) (٢) المرجع السابق، ص ١٠.

(٣) لسان العرب، ابن مشظور ــ بدروت، ١٩٥٦م، ج ١٣ ــ صر ١٩٨٨ و ١٩٩٨.

(٤) المرجع السابق، مادة ددهر، ج٤، ص ٥.

(٥) المرجع السابق، مادة دوقت..

(٦) القاموس المحيط، الفيروزابادي، القاهرة، ١٩١٣م ــ مادة دوقت،
 ج١، ص ١٦٠.

(Y) المرجع السابق، مادة « دهر »، ج ۲ ، ص ۳۳ .

(٨) المرجع السابق، مادة دازمن، ج ٤، ص ٢٣٢.

André Maurois: "Proust: Portrait of a Genius". (4)

(New York: Harper, 1951) P. 158.

Madeleine B. Stern, "Counterclockwise: Flux of Time in ( ) \")

Literature=, The Sewance Review, XLIV (1936) P. 351.

(١١) خليل حاوي: المجموعة الكاملة، ص ١٩٥، بيروت\_ دار العودة.

(١٢) المجموعة الكاملة: خليل حاوي، ص ١٩٨.

(١٣) الاتجاهات الجديدة في الشعر العربي المعاصر (رسالة دكتوراه للدكتور عبد الحميد جيدة للم ننشر).

(١٤) المجموعة الكاملة، ص ٢٨٨.

(١٥) المجموعة الكاملة، المجلد الأول، ص ٢٨٢.

(١٦) المرجع السابق، ص ٢٣١.

(١٧) الحجموعة الكاملة، ص ١٦٣.

(١٨) المرجع السابق، ص ٧١٦.

(١٩) الزمن في الأدب، ص ٢٢.

(۲۰) المجموعة الكاملة، ج١، ص ٥٣.

(٢١) المجموعة الكاملة، ج٢، ص ٣٢٦.

(٣٢) مقرد بصيغة الجمع، ص ٢٥٦.

(٢٣) المرجع السابق، ص ٢٥٥.

(٢٤) المرجع السابق، ص ٢٥٨.

(٢٥) الزمن في الأدب، ص ٢٨.

(٢٦) الاتجاهات الجديدة في الشعر العربي المعاصر، د. عبد الحميد جبدة.

(۲۷) المرجع السابق، ص ۲٤٢.

(٢٨) المرجع السابق، ص ١٢.

(٢٩) المرجع السابق، ص ٥٧.

(٣٠) المرجع السابق، ص ٣٨.

(٣١) المجموعة الكاملة، ص ٧٥.

(٣٢) المجموعة الكاملة، ص ٨٩.

(٣٣) الزمن في الأدب، ص ٦٢،

(٣٤) المرجع السابق، ص ٦٢، ٦٣، ٦٤.

(٣٥) مفرد بصيغة الجمع، ص ٣١٢، دار العودة ــ بيروت.

(٣٦) المجموعة الكاملة، ج٢، ص ٢٣٠.

(٣٧) مفرد بصيغة الجمع، ص ٢٨٥.

(۱۱۱) مسرد بصیحه اجمع ، طق ۱۸۹

(٣٨) المجموعة الكاملة، ص ٢٠٨.

(٣٩) الحجموعة الكاملة، ص ٦٨.

(٤٠) المجموعة الكاملة، ص ٢٤٦.

(١١) دبوان (الفصائد الخمس) ثليها (المطابقات والأواثل).

(٤٢) المجموعة الكاملة، ص ٧١١.

(٤٣) الحجموعة الكاملة، ص ٦٩٧.

حتى عادت في حضن الموجة كالعملاق، وصرخت رفيق أي طريق يحمينا من هذا المخلوق لنعد فالدرب يضيق يضيق

والظلمة محكمة الإغلاق. (٤٠)

> أعلن الآن أختار هذا المكان كلياني فؤوس ولصوني شكل البدين

أعلن الآن، أني حطاب هذا الزمان. (٤١)

أما السيَّاب فبرى استمراريته في الوجود ، بعد موته ، عبر قصائده فهى كل ما يتبق منه على قبد الحياة . فيقول بقصيدة «ليلة افتظار»:

سنبق حبن يبلى كلَّ وجهي ، كل أضلاعي وتأكل قلبي الديدانُ تشربه إلى الفاع قصائدُ . . كنت أكنبها لأجلك في دواويني أحببها تحبيني . (١٢)

حتى أن السيّاب يتمنى الموت إذ يرى فيه ولادة جديدة وانفتــاحاً على عالم آخر . فيقول بقصيدة «لوي مكنيس»:

ويا لبتني متّ . إن السعيد من اطرح العبء عن ظهره وسار إلى قبره ليولد في موته من جديد . (١٢)

وهكذا نستنتج أن الزمن كان وما يبزال يشكل قضية مهمة في النتاج الشعري. لأن قضية البزمن هي المعاناة الكبرى التي رافقت الإنسان منذ الأزل. إن هذا الكائن استطاع أن يتغلب على كل مشاكله الحياتية، ولكن يبق البزمن، بالنسبة له، مأسانه الكبرى المنشحة بالغموض. فيلا هيو قيادر على احتال طعيم الفجيعة، ولا هو قادر على تخطّيها، ومن خلال خيرته تفجّرت معاناته شعراً ونثراً، أدباً وفناً.

والفنان المبدع هو الذي يتخطى حاجز الرمان وحاجز المكان، لأن فعل الإبداع، في حد ذاته، صرخة إنسانية في وجه العدم.

#### المراجع والمصادر

(١) الزمن في الادب، هانز ميرهوف ـــمترجم ــ ص ١١.

عِلَمُ القيصلِ العدد (٤٣) ص ٢٤



# بقلم: د.موریس بوکای و ترجمت: د. إبراهیم عکاشة

عتل النص القرآني مكانة فريدة بين الكتب المنزلة لا يدانيه في هذه المكانة العهد القديم أو العهد الجديد، وذلك بفضل صحة وأصالة النص القرآني.

فني الجُزءين الأولين للعهد القديم والجديد، قد تم تنقيح التحريفات التي طرأت عليها قبل أن يصلا إلينا في شكلها الحالي الذي نعرفه اليوم. إن تلك التحريفات التي لم يتعرض إليها القرآن لسبب بسيط، وهو أنه دون في عهد النبي صلى الله عليه وسلم، وسوف نرى فيا ياتى كيف تم ذلك.

في هذا المحيط فإن الفروق التي تميز القرآن الكريم عن الكتاب المقدس، ترجع دون شك للأسئلة التي تتصل بصفة رئيسية بالعامل الزمني. هذه الأسئلة عادة ما يطرحها البعض دون اعتبار للظروف التي كانت سائدة عندما تم تدوين النصوص اليهودية المسيحية، والآيات القرآنية عند تنزيلها. كما أن هؤلاء البعض تغاضوا بنفس الدرجة عن الظروف التي كانت تحيط بوحي القرآن للرسول.

من الأراء المرجحة أن النص القرآني الذي دون في القـرن السـابع،

قد وصل إلينا دون تحريف أكثر من النصوص الأخرى التي تسبقه بما ينوف عن الخمسة عشر عاماً. وبالرغم من صحة هذه الملاحظة إلا أنها لا تمثل سبباً كافياً لتأكيد ذلك الرأي الذي وضع خصيصاً لتبرير فكرة التحريفات التي أجريت على مر القرون على النصوص اليهودية المسيحية أكثر من كونه وضع لتأكيد فكرة أن النص القرآني، الله هو أكثر حداثة، أقل تخوفاً من ناحية مسه بتعديلات البشر.

وفيها بتعلق بالعهد القديم ، فإن الأعداد الصرفة للمؤلفين له والـذين

يقصون نفس الرواية ، زائداً على كل التنقيحات التي أجريت على نص بعض الكتب منذ فترة ما قبل عصر النصرانية ، تشكل كفيرها من الأسباب الأخرى المتعددة ، عدم الدقة والتناقض فها يحتويه نص العهد القديم .

وفيها يرتبط بالأناجيل فإنه لا يجرؤ أحمد على القول بـأنها تحتـوي على روايات صادقة مطابقة لكلهات المسـيح أو أفعـاله دون أن يحــدث فيهـــا تحريف.

لقد بدا لنا كيف أن روايات الكتاب المقدم المتوالية تعكس افتقارها الكامل لصحة وأصالة نصوصه ، هذا بالإضافة إلى أن الذين قاموا بتأليفه لم يكونوا شهود عيان .

أيضاً من الأشياء التي ينبغي التأكيد عليها ، التفريق بين القرآن ككتاب لإيات منزلة ، وبين الحديث الذي هو مجموعة من أقوال وأفعال الرسول ، بدأ أصحابه في تدوينه منذ انتقاله للرفيق الأعلى مباشرة . ومع أن عامل الخطأ البشري يمكن أن ينفذ إلى تلك الأحاديث ، فإنه قد بدأ تدوينها من جديد فيا بعد ، وخضعت كتابتها إلى تحقيق صارم ، وعليه فإن الثقة الكبيرة عادة ما كانت للأحاديث التي دوّنت بعد فترة طويلة لوفاة الرسول .

إن صحة وأصالة تلك الأحاديث تختلف كها هــو الحــال بــالنسبة للأناجيل. وليس هناك إنجيل واحد كتب في عهد المسيح (جميعها كتبت بعد فترة طويلة من انتهاء مهمته على الأرض) هذا وفي نفس الوقت ليس هناك مجموعة أحاديث تم تدوينها في زمن الرسول.

إن الوضع يختلف تماماً بالنسبة للقرآن. فني أثناء تواتر تنزيل الإيات كان النبي يتلوها على أتباعه من المسلمين الذين بدورهم يقومون بحفظها عن ظهر قلب، ويقوم النسّاخ أيضاً بتدوينها أثناء التلاوة، وعليه فقد برز عنصران من عناصر أصالة النص القرآني تفتقر إليها الأناجيل، وقد استمر الحال حتى وفاة الرسول عليه الصلاة والسلام.

وفي الوقت الذي لم يكن فيه كل إنسان يعرف الكتابة ، كان كل فرد يستطيع أن يتلو القرآن عن ظهر قلب ، ولهذه التـــلاوة مـــــزة معتـــــرة مـــن ناحية تزويد القرآن بإمكانية تكرار نصوصه عند التدوين .

إن القرآن كان ينزل عن طريق الملك جبريل إلى محمد عليه الصلاة والسلام، وقد استمر ذلك فترة تزيد عن العشريدن عاماً من حياة الرسول، ابتداءً من الأيات لسورة العلق (٩٦) وبعد فترة توقف دامت ثلاث سنوات، استمرت الأيات تنزل على الرسول عن طريق جبريل لفترة عشرين عاماً حتى انتقاله إلى الرفيق الأعلى عام ١٣٢ه، يعني عشر سنوات قبل الهجرة وعشر سنوات بعد الهجرة.

وفيها يلي أولى الأيات التي أنـزلت على النـبي صلى الله عليــه وســـلم (سورة ٩٦، آيات ١ إلى ٥):

﴿ اقرأ باسم ربك الذي خلق (١) خلق الإنسان من علق (٢) اقرأ وربك الأكرم (٣) الذي علم بالقلم (٤) علم

الإنسان ما لم يعلم (٥) ﴾.

ويشير (البروفسور حامد الله) في مقدمة ترجمته للقرآن بالفرنسية إلى أن من أحكام تنزيل هذه الآيات (الثناء على القلم كاداة للمعرفة) ويعكس هذا مدى اهتمام الرسول مجفظ القرآن عن طريق الكتابة.

تؤكد النصوص بصفة أساسية أن الإيات التي أنزلت على الرسول بعد فترة طويلة للهجرة من مكة إلى المديشة قد تم تدوينها، وسوف نرى صحة القرآن في هذه المسألة.

إننا نعلم أن النبي والمؤمنين من حوله قد اعتادوا حفظ النص المنزل عن ظهر قلب، وعليه فإنه لا يمكن التصور بأن القرآن يشير إلى حقائق لا تستقيم والواقع، لأن الحقيقة يمكن فحصها وتحقيقها بسهولة عن طريق الذين انبعوا الرسول وعن طريق مراجعة النساّخ.

هناك أربع سور يرجع تاريخ تنزيلها إلى فترة سابقة للهجرة ، تشير إلى أن مسألة تدوين القرآن كانت سابقة لهجرة السرسول مسن مكة عسام ٦٢٢ م .

\* (٨٠) سورة عبس، الأيات ١١ إلى ١٦:

﴿ كَلَا إِنْهَا تَذَكَرَةَ (١١) فَنْ شَاءَ ذَكَرَهُ (١٢) فِي صَحَفَ مكرمة (١٣) مرفوعة مطهرة (١٤) بأيدي سفرة (١٥) كرام بررة (١٦) ﴾.

وفي ترجمة لتفسير (يـوسف علي) ١٩٣٤م، كتب: أنه عنـدما تم تنزيل هذه السورة كان قد تم تدوين ٤٢ أو ٤٥ سورة أخـرى احتفـظ بهـا المسلمون في مكة (من مجموع ١١٤ سورة).

- \* (٨٥) سورة البروج، الآيات ٢١ ــ ٢٢:
- ﴿ بِل هُو قرآن مجيد (٢١) في لوح محفوظ(٢٢) ﴾.
  - \* (٥٦) سورة الواقعة ، الأيات ٧٧ ــ ٨٠:
- ﴿ إِنَّهُ لَقَرآنَ كُرِيمُ (٧٧) في كتاب مكنونَ (٧٨) لا يمسه إلا المطهرون (٧٩) تنزيل من رب العالمين (٨٠) ﴾.
  - \* (٢٥) سورة، الفرقان الأية ٥:
- ﴿ وقالوا أساطير الأولين اكتتبها فهي تملى عليه بكرة وأصيلًا (٥) ﴾ .

في هذه السورة إشارة للاتهامات التي كان يصطنعها أعداء الرسول ، فقد أشاعوا بأن ما كان يوحى إليه ما هو إلا قصص قديمة أمليت عليه فدونها أو نقلها (وكلمة نقلها تعني أن فيها تحريفاً ، ولكن ينبغي أن نتذكر أن محمداً كان أمياً ) . وكيفها كان الأمر ، فإن الآية السابقة تسؤكد أن عملية التسجيل الكتابي للقرآن قد أشار إليها أعداء الرسول أنفسهم .

وهناك سورة من السور التي أنزلت بعد الهجرة وفيها إشارة للصحف التي كتبت عليها هذه الآيات الربانية .

\* (۹۸) سورة البينة، آية ۲ و ٣:

﴿ رسول من الله يتلو صحفاً مطهرة (٢) فيها كتب قيمة (٣) ﴾.

إذن ، فالقرآن نفسه يشير في أكثر من مرة إلى حقيقة أنه دون كتابياً في عهد الرسول . ومن الحقائق المعروفة أنه كان يوجد بين أتباع محمد عدد من النسّاخ ، أسهرهم زيد بن ثابت .

التفق المصادر جميعها في الإشارة إلى أنه عنيد نيزول آيية قسرآنية ، يستدعي الرسول أحد الصحابة الذين يعرفون الكتابة ، ويملي عليه الآية ، مشيراً في الوقت نفسه إلى الوضع الصحيح للآية الجديدة بالنسبة للآيات التي تم تنزيلها ، وتؤكد المخطوطات أن الرسول كان يسأل الناسخ ليقرأ ما أملي عليه من آيات حتى يتمكن من تصحيح أي خلل ، وهناك روايية أخرى مشهورة تؤكد أن الرسول كان يتلو في شهر رمضان من كل عام القرآن كله كها أنزل ، وفي شهر رمضان الذي سبق وفاة الرسول ، ختم النبي القرآن مرتين على سمع من جبريل . . . ومن المعروف أنه منيذ عصر الرسول اكتسب المسلمون عادة إقامة ختم القرآن عشية العيد ، وذلك بالإضافة إلى الصلوات المفروضة عليهم . والعديد من المصادر تضيف بأن زيداً ناسخ الرسول كان في حضرة حتم نصوص القرآن ، وفي روايات أخرى جاء أبضاً ذكر وجود شخصيات أخرى ه .

وقد كان الجلد والسرق والألواح الخشبية وعظام الجمال والحجارة الناعمة الملمس من المواد المتعددة التي استخدمت في المراحل الأولى لتدوين القرآن.

وبالإضافة إلى تلك الوسيلة التي تؤكد أصالة وصحة النص القرآني، فإن النبي قد فوض الثقاة بحفظه عن ظهر قلب، لبقوموا بتلاوته كاملاً أو جزء منه أثناء الصلاة، وعليه ظهر ما يعرف بالحفاظ، اللذين يحفظون القرآن كله ويقومون بنشره في الحارج. إن منهجي الكتابة والحفظ قد حققا قيمة تمينة للغاية في أصالة النص القرآني.

وفي أثناء مبادرة عمر (ثاني خليفة للمسلمين) في جمع القرآن، قام زيد بفحص كل النصوص التي استطاع جمعها من الحفاظ وبما دون على غتلف المواد الخاصة بالمسلمين في المدينة، وكان الهدف من ذلك تجنب أي احتال للخطأ في المصحف الذي تم نسخه في عهد عمر، والذي يعتبر في غاية الدقة، وبعد وفاة عمر سلم المصحف إلى ابنت حفصة أرملة الرسول.

وقد عهد عثمان (ثالث الخلفاء السراشدين) ( ٦٤٤ ـ ٢٥٥ م) إلى هيئة من الثقاة القيام بفحص كامل للنصوص القرآنية ، وقد قامت اللجنة بفحص صحة النص الذي أعده أبو يكر الصديق والذي كان في حيازة حفصة حتى ذلك الوقت . وقد استرشدت الهيئة بالمسلمين الذين كانوا يحفظون القرآن ، وتمت عملية التحقيق الدقيق لصحة النص القرآني

بكل عناية .

وفي حالة وجود آية ولو بسيطة جداً قابلة للمناقشة ، قان اتفاق الشهود في هذه الحالة يعتبر أمراً جوهرياً ، ومعروف تماماً كيف أن بعض الإيات القرآنية توضح معاني الأخرى حسب ترتيب نزولها الزمني . وهذا يمكن تفسيره بسهولة عندما بتذكر المرء أن فترة نبوة النبي امتدت أكبر من عشرين عاماً تقريباً . والنتيجة هي ونص قرآني ويحتوي على آيات منظمة تعكس ما نراه اليوم له كها تعكس الترتيب الذي اتبعه الرسول في خم تلاوة القرآن في شهر رمضان ، كما سبق الإشارة إليه .

ولعله من الجائز أن يتأمل المرء في الدوافع التي دعت الخلفاء السلامة الأوائل، وبالأخص عنان، للقيام بمهمة جمع ومراجعة النص القرآني، إن الأسباب في الحقيقة بسيطة جداً: إن توسع الإسلام في مستهل العقد الأول لوفاة الرسول كان سريعاً جداً، وتم انتساره بين سعوب لخاتها القومية غير العربية، وعليه كان من الضروري للغاية اتخاذ الخطوات الكفيلة بصون نشر نصوص القرآن والاحتفاظ بصحته وأصالته، وكان هذا من أهداف عنان في مراجعة نصوص القرآن.

وقد أرسل عنان نسخاً من النص الذي تم قحصه إلى مراكز الدولة الإسلامية ، ولهذا يعزو (البرونسور حسامد الله) وجسود مصاحف في طشقند واستائبول يرجم تاريخها إلى خلافة عنان رضى الله عنه .

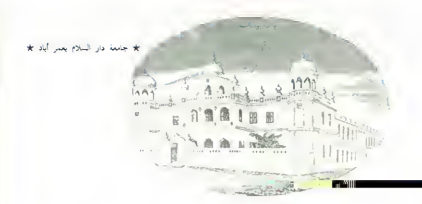
وبصرف النظر عن احتمال وجود خطأ في النقل ، فإن النسخ الستي يرجع تاريخها إلى زمن ساحق وتنتشر في العالم الإسلامي إلى اليوم مطابقة لبعضها . والأمر ينطبق أيضاً على النسخ المحفوظة في أوروبا (توجد أجزاء من القرآن في قائمة مكتبة باريس الوطنية) يسرجع تاريخها حسب قسول المختصين إلى القرنين النامن والناسع الميلادي (أي القرنين النافي والشائت للهجرة) .

إن النصوص القديمة المتعددة التي نعلم بوجودها كلها مطابقة ما عدا بعض الاختلافات الصغيرة جداً ولا تؤثر مطلقاً في معنى النص ، وإذا ما كان النص يسمح أحياناً بأكثر من تفسير فلا باس في ذلك علماً بأن الكتابة القديمة كانت أكثر بساطة من اليوم(١٠).

إن السور التي يحتويها كتاب القرآن ( ١١٤) مرتبة ترتيباً تنازلياً من ناحية طول السور ، ومع ذلك فإن هذا الترنيب لا يمثل استثناء للآيات ، كما أنه ليس هتاك علاقة بين تتابع الترتيب الزمني لتنزيل الآيات والترتيب التنازلي للسور ، ومن ناحية تانية فإن تتبع الترتيب الزمني في كثير مسن الآبات أمر معلوم . وقد تناول القرآن الكريم كل ما يتعلق بالعلم الحديث كما هو الحال بالنسبة لكثير من المسائل وذلك دون تبويب .

#### الهسوامش

(١) إن عدم وجود العلامات الصونية مثلاً يجعل الفعل إما ميتياً للمجهول أو مينياً للمحهول أو مينياً للمعلوم، وفي يعض الحالات إما مذكراً أو مؤنثاً، وهذه المسألة وإن كانت غالياً ما تحدث إلا أنها لا تمثل يأي حال أهمية كبرى ما دام النص بعكس المعنى في جوانب كثيرة.



# المراكر الثقا فيسة

والتعليت مية

# المتارة الهداد

# يقلم: د.عبد الحليم عوليس

بدأ الفتح الإسلامي للهند في نهاية القرن الهجري الأول، لكن الفتح لم يأخذ شكلاً منظاً إلا في أواخر القرن الرابع الهجري (سنة ٣٦٧هـ) على يد (الغزنويين الأتراك).

وخلال أكثر من قرنين (٣٦٧\_ ٥٩١ هـ) حاول الغزنويون إحكام سيطرتهم على الهند، لكن السيطرة الكاملة لم تتم لهم، حتى ظهر (الغوديون الأفغان) فنجحوا فيا فشل فيه سابقوهم، وبنظهورهم في نهاية القرن السادس الهجري تأكدت السيطرة الكاملة للمسلمين، واستمر حكم المسلمين للهند حتى الاحتلال الإنجليزي سنة (١٨٥٧م).

وقد بذل المسلمون جهوداً كبيرة في مقاومة الإنجليز، حتى خرجوا من الهند، وانقسم مسلمو الهند إلى أقلية في الهند وأكثرية في باكستان. ويبلغ عدد المسلمين في الهند نحو مائة وعشرين مليوناً يمثلون خمس سكان القارة الهندية.



★ العبادات الخارجية . نشرف عليها جمعية دار السلام \*



## المراكز الثقافية الإسلامية بالهند

على مشارف العصر الحديث، وقع في شبه القارة الهندية \_شانها شأن البلاد التي بعيش فيها مسلمون\_ صراع حاد بين تيارين في الثقافة والتعلم:

- تباريرى أن العودة إلى الأصول مصحوباً برفض كامل للمعاصرة هي الطريقة الأمثل، وقد ولى هذا التيار شطره إلى علوم الدين \_كا وصلته لا بنظر إلى غيرها ولا يأبه بتبار الحياة الدافق من حوله.
- وتبار آخر برى \_كرد فعل حاد\_ التحرر من هذا الماضي ، ومسايرة (التغريب) إلى أخر مدى ، مع إعلان الحرب على التراث وأصله .

لكن النيار الثالث الذي قدر له أن يننصر: لأنه الطريق الصحيح الجدير بالانتصار، هو التيار الذي ذهب إلى الجمع بين الأصالة والمعاصرة، ورأى أنه لا تعارض ببنها في واقع الأمر، فليس يجوز في حكم الشرع أو العقل التعبد بكل ما وصلنا من القرون الماضية وبعضها متخلف وبعيد عن الإسلام، كما أنه لا يجوز في حكم الشرع أو العقل كذلك أن نظل بعيدين عن موكب الحضارة المعاصرة، فضلاً عن أن هذا البعد أصبح مستحيلاً.

وفد تمثل النيار الأول في الجهاعات والمعاهد السلفية وفي ديـويشد وما يشاكلها . كما تمثل النبار الآخر في حركة (عليكرة) التي فادها الزعيم السير (السيد أحمد خان) الذي دعا إلى إلغاء القليم بالجملة والتفصيل ، وسعى من خلال مدرسة (عليكرة) إلى اتخاذ الوجهة التغريبية ، وبذل أقصى جهده في نشر الطرق والوسائل الغربية للحباة ، ودعا إلى تقليدها تقليداً أعمى ، حتى يمكن \_ في زعمه \_ وصف المسلمين باتمدن والحضارة . . . وخلال مسرحلة

السيطرة الإنجليزية نجحت حركة السير أحمد خان ؛ إذ اضطر المسلمون إلى إرسال أولادهم إلى الكليات والجامعات الرسمية ، لتلق التعليم العصري الذي يتعمد تشويه الإسلام والدعوة إلى نبذه ، وبالتالي نشأ جيل ضعيف الصلة بالإسلام غير فقيه بحقائقه وغير واع لحضارته .

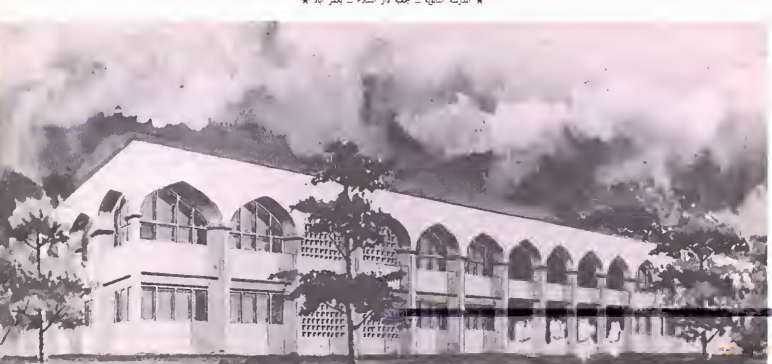
وفي مواجهة الاستعار الإنجليزي نجحت الأمة المسلمة في الهند، وهي أكبر اقلية في العالم، في نشر شبكات المدارس الدينية والجامعات الإسلامية متحدية جبوش التغريب الزاحفة، محاولة الجمع بين الأصالة والمعاصرة، صوكزة على العلوم الإسلامية التي حاول الاستعهار إزالتها...

وما إن ذهب الاستعار الإنجليزي حتى طورت هذه المدارس في مناهجها على نحو أكثر معاصرة ، بعد أن زال خطر القضاء على العلوم الإسلامية وكان هذا التطوير بتأثير رواد مصلحين فضلاء من أمثال الشيخ شبلي النعماني ، والشيخ عمد علي المونكيري ، والشيخ أبو محمد إبراهيم الأروي ، وغيرهم من المصلحين والمجددين . وكانت تدوة العلماء بلكهنؤ سنة وغيرهم من المصلحين والمجددين . وكانت تدوة العلماء بلكهنؤ سنة الممام ، هي طليعة هذا الاتجاه الذي قدر له أن بنتصر ، وأن يقود التوجيه الثقائي والتعليمي في شبه القارة المندية .

#### جامعة عليكرة

أسست جامعة عليكرة تمثيلًا للتيار الأول الذي لا يرى غير الغـرب قبلـة وإماماً ، وهو التيار الذي قاده رجل الإنجليز السيد أحمد خان .

وفد افتتحت جامعة عليكرة سنة ١٨٧٥م، وسميت «الكلية الإنجليزية الشرقية المحمدية»، وقد خرجت كن ذكرنا كثيراً من شباب الهند في



\* المدرسة الثانوية \_ جمعية دار السلام \_ يعمر أباد \*

الفترة الاستعارية، وبعد نقسيم الهند إلى (الهند وباكستان) سنة ١٩٤٨م، أصبحت تسمى (جامعة عليكرة الإسلامية) ودخل على مناهجها تعديل فريب من التصور الإسلامي الصحيح، وإن كانت ندرس فيها المسيحية بنفس العناية التي يدرس بها الإسلام، وتحرص على إعطاء قدر وافر من العلوم الحديثة، وبها عدد من الطلبة الهنادكة والنصاري،

ومع ذلك ، فقد استولت عليها حكومة الهند سنة ١٩٧٤ م ، وأصبحت جامعة شبه علمانية ، واهتامها بالإسلام بأتي عن طريق الجهود الفردية للاساتذة من أمثال العلامة (محمد تقى الأميني) رئيس الشؤون الإسلامية بالجامعة ، وهو صاحب مؤلفات كثيرة رفيعة .

# ندوة العلياء في لكهنو

أدرك بعض المسلمين الهنود الغبورين مدى الحاجة الماسة لتأسيس مدرسة إسلامية ؛ فأسسوا دار العلوم التي وضع أساسها في لكهنؤ عاصمة الـولاية الشيالية ، سنة ١٣١٦ هـ كها يقول قانونها على مبدأ الجمع بين الدين الخالد الذي لا يتغير ، وبين العلم النامي الذي لا يتحجر ، بين صلابة الحديد في الثبات على العقيدة ، وبين نعومة الحرير في اقتباس العلوم النافعة ، فبيئا العالم الإسلامي في عقيدته وعبادنه جبل ثابت ، إذا هو في علمه ودراسته نهر عذب جار ، وبينا هو في نصوص الدين وعزائمه مرابط على الثغر وحارس للأمانة ، إذا هو في دعوته جندي مهاجم ومسلح على أحدث طراز ، وببنا هو في الأول لا يعرف الجمود .

وكائت حركة ندوة العلياء فكرة ومدرسة فكرية أكثر منها حركة إصلاح للمناهج التعليمية فحسب، وكانت \_إلى حـد كبير\_ خطوة مباركة وفتحاً جديداً يستحق التقليد في الأقطار والجتمعات الإسلامية التي خاضت ولا يزال بعضها يخوض معركة الصراع بين القديم والجديد.

ومن أبرز القائمين على (ندوة العلياء) العلامة أبو الحسن الندوي ، ويساعده في ذلك علياء أجلاء كالاساتذة سعيد الأعطمي الندوي ، والاستاذ واضح رشيد الندوي وعن (دار العلوم ـ ندوة العلياء) تصدر عجلة البعث الإسلامي (الشهرية) وجريدة (الرائد) نصف الشهرية .

# الجامعة السلفية في بثارس

فكرت جمعية أهل الحديث الهندية في إنشاء مؤسسة دبنية تفوم على المنهج السلغي وتننفع بخبرات الباحثين والعلماء العرب وغسيرهم، ولم تسكن لسديها الإمكانات المادية لتنفيذ مشروعها لكن مسلمي (بغارس) ما إن علموا بهذا المشروع حتى رحبوا به، وتسابقوا في التخطيط له ووهبوا لمشروع الجامعة أرضاً كانوا بملكونها في بنارس.

وفي يوم الجمعة ١١ / ٧ / ١٩٨٣ ه، الموافق ٢٩ / ١١ / ١٩٦٣ م، وضع العلماء ورجال الفكر الحجر الأساسي للجامعة، وكان من بينهم الأستاذ يوسف الفوران سفير المملكة بالهند آنذاك فضلاً عن كبار علماء الهند مثل الشيخ عبد الوهاب الآروي والشيخ عبد الحكيم شرف الدين



\* مركز الأبحاث والنشر ــ حمعية دار السلام

وغيرهم من العلماء ، وسميت المؤسسة باسم « مركزي دار العلوم » وبعد ثلاثة أعوام انتهى إنشاء معظم المباني وأصبحت صمالحة لبدء العمل فيها ،

وبالتالي افنتح التعليم الإسلامي بها يوم الاثنين ٢٧ / ١١ / ١٣٨٥ هـ ، الموافق الا / ٣ / ١٩٦٦ م ، ويبلغ عدد المدرسين في القسم الابتدائي والثانوي وتحفيظ القرآن الكريم أربعة وعشرين مدرساً ، وعدد الطلاب (٧٥٠) طالباً منهم ماثة طالب من مختلف أقطار الهند تقوم الجامعة بتوفير الأكل والسكن والكتب الدراسية لهم بالمجان . ومدة الدراسة في المرحلة الابتدائية خمس سنوات وفي الثانوية أربع سنوات ، وتجري هذه الدراسة في فرع الجامعة المعروف باسم :

• الجامعة الرحمانية • ، أما مرحلة العالمية والفضيلة (الكلية والتخصص) فيبلغ عدد المدرسين فيها خمسة عشر مدرساً ، وعدد السطلاب (٣٥٠) طالباً تقوم الجامعة بتوفير الأكل والسكن والكتب المدراسية والعلاج لهم بالمجان . وهكذا يبلغ العدد المجموعي للطلاب في الجامعة السلفية (١١٠٠) طالب وتوفر الجامعة لأربعائة وخمسين طالباً منهم ما يحتاجون إليه من الأكل والسكن والكتب الدراسية والعلاج بالمجان .

وقد أسست الجامعة بعض المدارس الابتدائية والثانوية في المناطق التي كانت في حاجة إلى الدراسة الدبنية ، وذلك بناء على قرار مجلس إدارة الجامعة الذي بقضي بضرورة إنشاء المدارس الإسلامية في أحياء المسلمين حسب الطاقة حتى يتمكنوا من نثقيف أولادهم ثقافة إسلامية وتربيتهم على الأسس الإسلامية الصحيحة .

# المركز الإسلامي للبحوث والدعوة (بدلي)

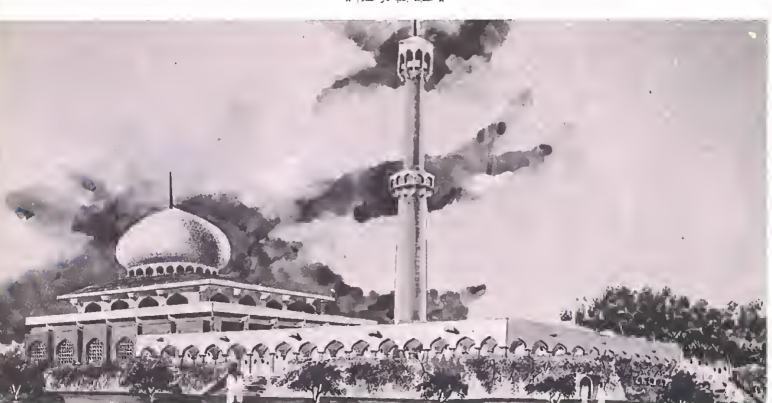
نشأت فكرة المركز الإسلامي للبحوث والمدعوة في نشر التماليم الإسلامية بأسلوب عصري يخاطب المتقفين المسلمين وغير المسلمين، وهذا المشروع نتاج سنوات طويلة من الجهود التي قام بها الأستاذ (وحيد الدين خان)، الباحث والمفكر الإسلامي المعروف في شبه القارة الهندية، الدني لفيت كتبه إقبالا كبيراً في العالم العربي، واحد كتبه والإسلام يتحدى، مقرر في المنهج الدراسي بكل من جامعة الأزهر وجامعة طرابلس. وأول مشروع نشري بدأه المركز هو مجلة (الرسالة) الشهرية باللغة الأوردية، التي تقدم دراسات جادة عن الإسلام وقضايا العصر الحديث.

وقد بدأ نشر بعض المقالات المختارة من (الرسالة) في سلسلة كتـابية مــن

ببروت بعنوان الإسلام والعصر الحديث، ومن الفاهرة ضمن سلسلة

دنحو وعي إسلامي □.

وفي خطط المركز الإسلامي: نشر الأبحاث والجلات وإنشاء جامعة الدواسات القرآنية بهدف دراسة علوم القرآن الكريم، وإعداد بجموعة كتب متخصصة في الدعوة الإسلامية بالأسلوب العصري وبمختلف اللغات الحديثة. ومن الكتب التي نشرنها مكتبة الرسالة التابعة للمركز: (الإسلام) (١٧٦ صفحة) باللغة الأوردية، ومن المتطر أن تظهر ترجمة كاملة بالعربية والإنجليزية لهذه المكتب خلال سنة المنظر أن تظهر ترجمة كاملة بالعربية والإنجليزية لهذه المكتب خلال سنة المدام ، والمركز يخطط للتوسع في نشاطه حتى يصبح مؤسسة عالمية لنشر الإسلام في الهند وخارجها.



\* مسجد جمعة دار السلام \*

#### دار الهدى

تقع دار الهدى في (يوسف بور) من أعال بستي (أشرا براديش - الهند) وقد كان الفضل في نشأتها لجهود بعض المصلحين الذين قاموا في وجه الأفكار الهدامة التي جاء بها الاستعار الإنجليزي والتبشير المسيحي في أرض الهند، والذين قاوموا الإلحاد والشرك والبدع في جانب آخر. وكان على رأس أولئك الخلصين القلائل الشيخ (جعفر على النقوي) نامية الإسام (إسماعيل الشهيد الدهلوي) والشيخ (عبد الله البستوي) تلمية الإمام السيد نذير حسين الحدث الدهلوي رحمه الله .

وقد نجح هذان المصلحان المجاهدان في إنشاء معهد علمي في أقصى شمال الهند على حدود مملكة نيبال الوننية في سنة ١٢٧٠ ه (١٨٥٤ م) وأطلقوا على هذا المعهد ودار الهدى و وما زالت الدار منذ نشأتها دائبة على أداء رسالتها حاملة لواء الإصلاح والدعوة في هذا المكان القصيّ من العالم. وقد لعبت دوراً هاماً في بحال التربية والتعليم وساهمت في نشر الدعوة الإسلامية ومقاومة البدع والخرافات ، ومحاربة الإلحاد والشرك وصظاهرهما ، كما نجحت الدار في تخريج مئات من رجال العلم والإفتاء والدعاة والمصلحين والمدرسين وأثبة المساجد والوعاظ والمرشدين ، وأصبحت الدار على امتداد هسذه المدة المشال الهندي ، كما أنشأت الدار عشرات الكتاتيب والمدارس في القرى المتناثرة الشيال الهندي ، كما أنشأت الدار عشرات الكتاتيب والمدارس في القرى المتناثرة حول (يوسف يور) وفي ولاية (يستى) .

#### دار التوحيد

أنشئت هذه الدار في شبهر أكتبوبر (تشريسن الأول) سبنة ١٩٥٧م، في

ناحية من شمال الهند على حدود نيبال حيث الإغراق في البيدع والخرافات، والتقاليد الوثنية الباطلة، وتقع الدار في قرية لها مكانة خاصة في قلوب الأهالي وهي قرية «مينار عيدكاه» التي كانت مركزاً لتلامذة الإسام السيد فذير حسين المحدث الدهلوي رحمه الله.

ومع أن هذه القرية صغيرة فإنها معروفة بين مسلمي الهند، وتقع هذه القرية في مديرية (بستي) ـ المذكورة سابقاً ـ على بعد ثـ لاثماثة كيلـ ومتر تقـريباً من لكهنؤ شرقاً وعلى بعد مائتي كيلومتر تقريباً من بنـارس غـرباً كها أن حـدود نيبال تقع في شمالها على بعد عشرين كيلومتراً أو أقل.

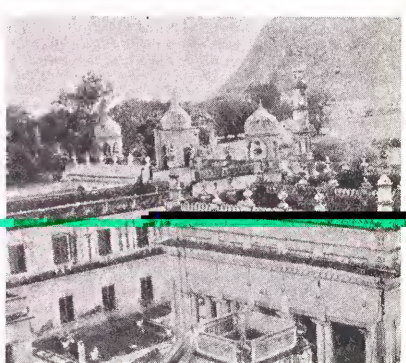
والذين أسسوا هذه الدار كانوا محل ثقة عند سكان الأطراف ، كها أنهم كانوا يمتازون بناريخهم الطيب وعقائدهم السلفية الخالصة .

ومن أعلامهم (الشيخ جيل أحمد محمد ياسين البستوي) رحمه الله ، وقد كان حفيد الإمام الجاهد الشيخ (محمد لياقت حسين) التلميذ للإمام الحدث الشيخ حسين بن محسن الأنصاري الحديدي اليماني نزيل الهند ، ومنهم العلامة الشيخ (محمد بشير السهراتي) صاحب اصيانة الإنسان عن وسوسة الشيطان ، ومنهم الشيخ (محمد سعيد الحدث البنارسي) ، والعلامة الشيخ (عبد الرحمن المباركفوري) صاحب تحقة الأحوزي في شرح الجامع للترمزي ، وهؤلاء الثلاثة كلهم تلامذة لكل من المحدث الشيخ (ندير حسين الدهلوي) والمحدث الشيخ (حسين بن محسن الدهلوي) والمحدث الشيخ (حسين بن محسن الأنصاري) الحديدي اليماني .

وقد قام الشيخ جميل أحمد محمد ياسين البستوي الأمين الحام الأول للدار مع رفقائه أمثال الشيخ محمد عاقل البستوي والشيخ حبيب الله والشيخ سليم الدين والشيخ شوكت علي وأنشأوا هذه الدار في تلك القرية النائة المشهورة.

★ مبنى الكلية العربية، المدرسة





## المدرسة الأحدية

أطلق على هذه المدرسة (المدرسة الأحمدية) نسبة إلى نبي الإسلام محمد صلى الله عليه وسلم وما زالت هذه المدرسة منذ تأسيسها مسركزأ للتعليم الإسلامي والتربية الدينية في ضوء الكتاب والسنّة ودعوة المسلمين إلى الجهاد في سبيل الله . وقد تم تأسيسها عام ١٣٣٣ه ، على يد الشبيخ (لياقت حسين الأمواوي) التلميذ الخاص للعلامة المحدث الشيخ (عبد العزيز الرحيم آبادي) .

وقد أقيمت هذه المدرسة بتوجيه من الشيخ (عبد السرحيم الصادق فوري) تلميذ المحدث الكبير الشيخ (ولايت علي العظيم آبادي) الذي كان من أفضل تلاميذ الإمام (السيد نذير حسين) المحدث الدهلوي رحمه الله . وكان هؤلاء العلماء قد قاموا برفع راية التوحيد الخالص ونشر تعاليم الكتاب والسنة في جميع أنحاء الهند، وكانوا من تلامذة مدرسة الإمام الشاه وفي الله الدهلوي (بجدد القرن الثاني عشر) في رأي إخواننا الهنود.

وبعدما ترقي مؤسس هذه المدرسة الشيخ لياقت حسين سنة ١٣٥٧ ه، تولى رعايتها نجله الشيخ الحافظ (محمود بن الشيخ لياقت حسين) نائب أمير جمعية أهل الحديث في مقاطعة بهاد، وقد رعى المدرسة وقام بإدارتها على أحسن وجه، ولا يزال يذكر اسمه بالخبر في كثير من مقاطعات الهند وعملكة نسال.

# المدرسة العالية العربية

تم تأسيس المدرسة العالية العربية في سنة ١٢٨٥ ه، على يد

الشيخ فيض الله المنوي رحمه الله تلميذ الشيخ العلامة (سخاوت على الجونقوري) الذي كان يعد من أبرز الشخصيات العلمية في جماعة المجاهد الهندي الكبير السيد أحمد بن عرفان البريلوي الشهيد رحمه الله.

وقد تقدمت هذه المؤسسة العلمية وحققت نجاحاً كبيراً بفضل العناية السي وفرها القائمون عليها ، وقد مكنها ذلك من فتح أبـوابها للـوافدين إليهـا بـدون تفرقة أو تخصيص.

### الكلية الإسلامية \_ كتيادى

تقع هذه الكلية في كيرالا ، وقد نشأت في سنة ١٩٥٧ م ، وهمي تضم إلى جانب المستوى العالى فروعاً لتعليم الإسلام والعربية والأوردية ومبادئ العلوم في المستويات التعليمية الإعدادية والثانوية وبالكلية قسم داخلي للطلبة الوافدين من أنحاء ولاية كيرالا ، وبها قسم للبنات يركز على العلوم الإسلامية والعربية وبعض ما يتصل بالعلوم النسوية .

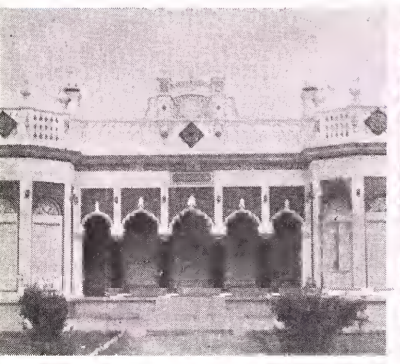
وتشرف الكلية على سبع مداوس من حيث التعليم والستربية ، وهـي مدارس ابتدائية تقوم بتعليم القرآن الكريم واللغة العربية ، وكلها مـــدارس صباحية حتى يتفرغ الطلبة بعدها للتعليم العصري في المدارس الحكومية .

وتعتبر الكلية الإسلامية المركز الكبير لنشر الثقافة الإسلامية والدعوة الدينية في شمال ولاية (مليبار) وهو الاسم المشهور لكبرالا، وهي ولاية كبيرة بزيد عدد سكانها على عشرين مليوناً، من بينهم ٤ ملايين مسلا، وهي نقع على شاطئ البحر العربي في شبه القارة الهندية.

# الجامعة الإمدادية الإسلامية

نشأت هذه المؤسسة الإسلامية الكبيرة منذ نحو مائة عـام ١٨٨١م، وقــد

المحمدية للثانوية ، مناظر المكتبة 🖈





نشأت المؤسسة فتية ؛ إذ التحق بها منذ يومها الأول نحو مائتين وخمسين طالباً . وجرى التعليم في كل المراحل .

وتقع المؤسسة الإمدادية (بمراد أباد)، وهي تضم معهداً دينياً متخصصاً في العلوم الدينية والعصرية معاً . . وقد مزج المعهد بين الدراسات الدينية والعصرية لمواجهة التيارات الأوروبية الوافدة التي حملها الإنجليز بقوة إلى شبه القارة الهندية ، وعمدوا من ورائها إلى هـز الثقـة في الإســــلام ديناً وحضارة ، وبالتالي . . قام المخلصون المسلمون بإنشاء المدارس الستي تحمال مناهجها طابع التحصين ضد الأفكار المستوردة .

وقد قام على أمر هذه المؤسسة علماء أجلاء منذ إنشائها، ومن أسرزهم السيد محمد يعقوب النانوتوي (رئيس هيئة التدريس الأول بدار العلوم بديوبند) والشيخ القاضي محمد إسماعيل المنغلوري، والشيخ الحافظ محمد أحمد، والحدث لطف الله السرامفوري، والسيد إمداد العلم الأكبر أبادي، والسيد محمد كفايت الله الدهلوي، وغيرهم من رجال الهند المعروفين، ولا زالت المدرسة الإمدادية تؤدي دورها في خدمة الإسلام والحضارة الإسلامية.

#### مدرسة الإصلاح

تبنى مشروع هذه المؤسسة الشيخ محمد شفيع (رحمه الله) وكان الشيخ محمد شفيع نافذ الكلمة في أبناء جلدته وكان موضع ثقة جميع مسلمي الهند. وقد قام الشيخ في العقد الثالث من القرن الرابع عشر الهجري بتأسيس المباني التي تحتاج إليها المؤسسة بالقرب من بلدة (سرائي مير) من ضواحي مدينة أعظم كره في ولاية (يوبي) بالهند، وقد سميت أولا بمدرسة

إصلاح المسلمين ثم مدرسة الإصلاح وأصبحت بعد ذلك أحد معاقل

التطور الإصلاحي الإسلامي التعليمي في الهند.

#### جامعة الصالحات «لنفتيات»

فكرة جامعة الصالحات فكرة رائدة ، فهذه المؤسسة تختص بتعلسم الفتيات ، وتعطيهن تعلياً إسلامياً وعصرياً مناسباً . وتغطي سنواتها الدراسية جميع المراحل ، كما هو الشأن في الجامعات الإسلامية في شبه القارة الهندية و (جامعة النساء) هذه حديثة العهد ؛ إذ إنها لم تفتح أبوابها إلا في أول يوليو (تموز) ١٩٧٩م وفي العام الدراسي الحالي (١٤٠٠ه) زاد عدد الطالبات على الألف طالبة ، وقد بدأت الجامعة تعجز عن قبول الطلبات نظراً للإقبال المتزايد ، مما يؤكد الحاجة الماسة إلى هذا اللون من التعليم ، وتقسع الجامعة في (دام فور يودي) ويقوم بالتدريس في الجامعة (٣٥) مدرسة بالإضافة إلى (١) مدرسين من العلماء ، يقومون بالتدريس في قسم العالمية والفضيلة الذي يعادل مستوى الجامعة عندنا في العالم العربي .

وأخيراً . . .

فإن محاولة حصر المراكز أو المعاهد الثقافية والعلمية لمسلمي الهند محاولة صعبة، وحسبنا في هذا المقام أن نكون قد الممنا بأبرزها وأشهرها.

إن هذه المراكز تعبير حديث عن حضارة الإسلام التي سادت شبه القارة الهندية ثمانية فرون نشرت خلالها التسامح والعدل والمعارف والفنون . . وطبقت حقوق الإنسان قبل أن يعرفها العالم المعاصر . . .

والأمل كبير في أن يستأنف المسلمون في الهنمد وغيرها دورهم الحضاري العظيم في الموكب الإنساني الذي لا يأبه بالواقفين.







بقلم: د. محمدبن سعدالشوبير

تختلف الأسماء في جزيرة العرب للأماكن والموارد . . بحسب الطريقة التي يراها واضع الاسم . . والمناسبة التي من أجلها وضع الاسم .

وشقراء أو الشقراء . . كما يسميها بعضهم . . من هذا النوع الذي حفل بكثرة في المدلول . . حيث سنذكر بعضيها في المشاركة في التسمية .

ولعل هذه الكثرة \_وإن كان العرب قد قالوا بأن الأسماء لا تعلل تعود إلى مشاركة في الصفة ، إذ هي مأخوذة من الشفرة ، وهو ضرب من الألوان ، كها سنلمح لذلك في التعريف اللغوي ، عنسدما وجد الواضع لوناً عمائلاً اشتق منه التسمية . . أو أن واضع الاسم ينتمي إلى هذا الموضع ، فأحب تكريسه بتكرار التسمية للمكان الجديد . . أو أن قبيلته تملك ذلك المورد ، ومن عبته له وتعلقه بنفسه أطلقه على التسمية

الجديدة للموضع الجديد، تحبيباً لنفسه، وترغيباً في هذا الموقع.. كما قال الشاعر العربي:

كم منزل في الأرض يألفه الفتى وحنينه أبدأ لأول مسنزل

أو لأنه بملك فرساً شقراء اللون ، أصيلة المحتد ، ذات مكانة في نفسه ، أطلق التسمية تكريساً لـذكرها ،

وتيمناً بطالعها .

وللعرب شواهد كثيرة من هذا الواقع ، فقد تفرقوا في الديار مع اتساع المد الإسلامي ، وانتشار فتوحه ، واستوطنوا تلك البلدان ، ولتعلقهم بديارهم سموا مدناً وأقاليم في الأندلس ، ويلاد فارس وشمال إفريقيا وغيرها ، بأسماء مدنهم وأماكنهم التي رحلوا منها ، وأطلقوا على مواضع أسماء قبائلهم ، ورجالاتهم ، وخيولهم وسيوفهم ، ورماحهم ، كدبار بكر ، وربيعة ، والشام وحمص في الأندلس مثلاً .

### التسمية اللغوية

قال صاحب القاموس: الأشقر من الدواب الأحمر في مفره حمرة، يحمر منها العرف والذنب، ومن الناس من يعلو بياضه حمرة، وتأتي شقُر كفرح وكرُم، والأشقر من الدم ما صار علقاً (٢٢:٢).

وذكر ابن منظور ( ٦٣٠ ـ ٧١١ه ) في لسان العرب: أن العرب تقول أكرم الخيل ، وذوات الخير فيها شقرها ، حكاه ابن الأعرابي ، والشقراء اسم فرس ربيعة بن أبي صفة غالبة ، والشقر بكسر القاف شقائق النعيان ، ويقال نجت أحمر واحدتها شقرة ويها سمي الرجل شقيرة ، قال طرفة (نحو ٨٦ ـ ٢٥ ق ه):

وتساق القوم كأسا مرة وعلى الخيل دماء كالشـقر (٩٠٨-١٩)

لكن الزبيدي (١١٤٥ ـ ١٢٠٥ ه) في تاج العروس، أراد أن يستجلى الأمر وضوحاً، فأسهب في ذلك، وقال: قال الليث: الشقر والشقرة مصدر الأشقر والفعل شقر يشقر شقرة، وهمو الأحمر من الدواب. وقال غيره الأشقر من الإبل الذي يشبه لونه لون الأشقر من الخيل، وبعير أشقر أي شديد الحمرة، والأشقر فرس مروان بن محمد (٧٧ ـ ١٣٢ ه) من نسل الزائد، والأشقر أيضاً فرس قتيبة بن مسلم الباهلي (٤٩ ـ ٩٦ ه)، والأشقر فرس القيطبين زرارة التميمي (... ـ ٣٥ ق ه)، والشقراء فرس الرفاد بين المنذر الضبي، وفا يقول:

إذا المهرة الشقراء أدرك ظهرها فشب الهي الحرب بين القبائل وأوقد ناراً بينهم بضرامها لها وهج للمصطلي غير طائل إذا حملتني والسملاح مغيرة إلى الحرب لم آمر بسم لوائل

وفرس زهير بن جذيمة العبسي، أو هي فسرس خالد بن

جعفر بن كلاب، وبها يضرب المثل: «شبئاً مّا يطلب السوط إلى الشقراء»، لأنه ركبها فجعل كلها ضربها زادته جرياً. والشقراء أيضاً فرس أسيد بن ضاءة السليطي، وكذلك للطفيل بن مالك الجعفري فرس تسمى الشقراء ذكره الصاعاني، والشقراء أيضاً فرس شيطان بن لاطم، قتلت وقتل صاحبها فقيل: «أشأم من الشقراء»، قال بشر بن أبي خازم (... \_ نحو ٩٢ ق ه)، يهجو عقبة بن كلاب:

فأصبح كالشقراء لم يعد شرها سنابك رجليها وعرضك أوفر

★ أحد الأبراج الحجرية الهيطة بالمدينة، المقامة على الجيال للحراسة ★



عِلة القيصل العدد (٤٣) ص ٣٦



★ حوانيت شفراه الغديمة . . التي يقدر عمرها وتصميمها بأكثر من ٣٠٠ سنة ★

والشقراء أيضاً فرس مهلهل بن ربيعة (... نحو ١٠٠ ق ه)، وله فيها أشعار .. ثم استعرض أسماء الخيل المعروفة بهذا الاسم، واشتقاقات الكلمة (انظر ٣١٠٣\_٣١٣).

ومن الجبال: الأحمر يطلق عليه عند العرب الأشقر، وقد أبان الله جلّت قدرته، المعرض الجالي للألوان في الصخور والجبال، في سورة فاطر، في قوله تعالى: ﴿ ومن الجبال جدد بيض وحمر مختلف ألوانها وغرابيب سود ﴾ (سورة فاطر، الآية ٢٧)، بعد أن قرنها بآيتين: قبلها وبعدها. . تمثل النظرة الجالية للألوان في الثمار والإنسان والدواب.

مما يدلنا على الأهمية التي يعلقها أجدادنا العرب، على اختيسار لـون بذاته، واكسابه صفات تميزه، مـن نــاحية الاهتمام، وتــوسم نعتــات خاصة.

وهذا التعلق الوجداني لا بميزه إلا من تعمق بحواسه المرهفة في خفايا ترجمة ما يرمون إليه معنى ومغزى .

وإذا كان العرب بإحساسهم المعبر، قد أعطوا لنوعية معينة من الألوان اهتاماً منفرداً كالأشقر والشقرة، بالنسبة للخيل، والإبل، والجبال، والعيون، والشعر، وعبروا عن ذلك بقصائدهم، فإن علم

النفس الحديث قد طالع العالم في هذا القرن بمرض الألوال . . والعلاج النفسي بما نرتاح إليه من لون في الملبس والمسكن .

ثم لعل أغرب ما لفت نظري في مفهوم الألوان ، ودلالة ما ترمز إليه ، أن علماً في النصف الأول من هذا القرن \_تقريباً \_ ، من علماء الجغرافيا ، في إحدى الجامعات الإنجليزية ، قد اعتنق الإسلام ، بعد أن دار حوار بينه ، وبين زميله الهندي المسلم ، حول ما تعنيه الآية الكريمة السابقة ، مما دفع هذا الإنجليزي بعد القناعة إلى أن يقول : إن رجلاً أمياً \_ ويعني به محمداً صلى الله عليه وسلم \_ لا بمكن أن يأتي بمثل هذه الآية ، وما تشتمل عليه من مدلولات من عند نفسه . . بل هو من عند الله ، ثم أسلم .

## سبب التسمية

إذا العرب قد قالوا: بأن الأسماء لا تعلل ، فبإن الباحث يهمه أن يجد نادرة يتمسك بها ، أو بارقة أمل يتعلل بها . . هذا إذا خني السبب ، وانظمست العلة . أما إذا وجد شيئاً يهتدي به ، ووشيجة بارزة فيا طرح أمامه ، فإن ذلك سبب قـوي يـزيل اللبس ، ويمحـو كثرة الأقـاويل



★ هذا المسجد في وسط البلد ويقدر عمره بما يغارب ٢٥٠ عاماً ★

والظنون .

وقد رأى ياقوت الحموي (٥٧٤ - ٢٢٦ م) في معجم البلدان، أن شقراء سميت بأكمة فيها (٣٥٤:٣٥).

والشيخ محمد بن بليهد رحمه الله (... ١٣٧٨ ه) عن تعجبه التعليلات، فقد قال في صحيح الأخبار، عندما استعرض آراء ياقوت الحموي (٤٧٥ ــ ٢٢٦ ه) في الشقراء، وبعد قوله: والشقراء قرية لعدي: وإنما سميت الشقراء بأكمة فيها: ه همي مدينة مسن مسدن الوشم، واسمها شقراء تحمله إلى هذا العهد، وكنت أسمع في صغري من مشيخة أهل تلك الناحية، منهم والدي رحمه الله قالوا: إن شقراء سميت باسم هذه القارة الواقعة بين شقراء، وذات غسل، ورواية ياقوت أثبتت هذه الرواية، ولا أعلم أين أخذ هذا الخبر منه، والقارة المذكورة شقراء المنظرة.

ثم استشهد بقول الحطيثة (... نحو ٤٥ه): فلها نزلنا الوشم حمراً هضابه

أناخ علينا نازل الجبوع أحمرا

#### رحلنا وخلفناه عنا عنيا مقياً بدار الهون شقرا وأشقرا

وأوضح: أن أشقرا هي البلد المعروفة بهذا الاسم، لكنه مصغر يقال لها في هذا العهد وأشيقره، فلو بعث الحطيثة لعلم أن ليس هناك جوع كيا ذكر (٢٢٦:٥). وقد أوردها الهمدائي (... ٣٣٤ه) في صفة جزيرة العرب: الشقراء، واعتبرها من مياه الوشم، فهو يعتبر المنطقة بأكملها من أعيال البحرين، ولذا ميز بين الشقراء بالهامة من أعيال البحرين. وبين الشقراء في الجوف (انظر الصفحات ١٤٠، من أعيال البحرين.

كيا أوردها الأصفهائي في بلاد العرب، وهو من علياء القرن الثالث المجري، كيا أشار إليه الشيخ حمد الجاسر في استدراكه، على الدكتور صالح محمد العلي، في مقدمة كتاب بلاد العرب ص ٤٣: باسم الشقراء أبضاً، واعتبرها قرية من الوشم عظيمة (ص ٢٨٠).

وفي هذه التسمية يقول الشبيخ عبد الله بن خميس: ربما الحقوا بها الألف واللام فقالوا: الشقراء، وهي صفة لحقتها بالمجاورة قبل العلمية، إذ بجانبها جنوبيها هضبة شقراء تسمى «الشقراء»، منذ القدم، فانتقلت



★ مناؤل شفراء وبيدو عليها تأثرها بزخرقة البئاء الأثدلسي والإسلامي من الداخل والحارج ★

الصفة والعلمية إلى المدينة ، وأهملت الهضبة فـ لا تكاد تسمى بـ ذلك (معجم اليمامة ٢:٦١) .

والحمرة والشقرة لونان متقاربان، بل ربما أطلق العرب أحدهما على الاخر في ألوان الخيل والإبل والجبال، والعابر بتلك المنطقة مع الطريق الصحراوي الممهد والموصل لما بين الرياض ومكة المكرمة، أو المدينة المنورة، يرى في وضح النهار هضاب الوشم، التي تميل للألوان الحصراء كما قال الحطيئة . . كما أن تربة أرضها يغلب عليها اللون الأشقر، لأنها تربة طينية امتزجت بالرمال . . ومن هنا أخذت بلدتين من بلدانه التسمية من ألوان أكهاته وهما : شقراء ، التي سميت باسم القارة المجاورة فما وأشيقر تصغير أشقر، وهو الجبل المجاور لتلك البلدة أيضاً ، واكتسبت التسمية

#### قدمها ومكانتها التاريخية

أما عن قدمها ، فالغالب عندي أن عمرها قد سبق ظهور الرسالة المحمدية ، وإن لم يرد عن ذلك نصوص ظاهرة ، إلا أن الاستنتاجات مما دوّن فيا بعد عن بلاد العرب ، تعطي هذا المفهوم .

ورغم أن موطن العرب الأوائــل في الجــزيرة العــربية، لم يحـــظ

بالتدوين، إلا في وقت متأخر وبعد أن اتسعت المعارف والعلوم، وكثر المهتمون بالبحث العلمي في العصر العباسي، فإن أقدم من رصد معلومات عن بلاد العرب، ووصفها هو الأصفهاني (القرن الثالث الفجري)، والهمداني المتوفي عام ٣٣٤ه.

فقد قال الأصفهاني في كتابه وبلاد العرب؛ الذي حققه الشيخ حد الجاسر والدكتور صالح العلي: ﴿ وأعظم موضع لعدي بعد الجفر الشقراء ، وهي قرية من الوشم عظيمة ، (٢٨٥) . فالقرية لا تكون عظيمة ، إلا بكثرة مبانيها ، ووفرة مياهها ، وعلو قدر ساكنيها ، والعظمة في حياة المدن والقرى لا بد أن تأخذ وقتاً طويلاً حتى يرتاح الناس ، ويشعروا بالاستقرار والطمأنينة ، ويأنسوا بالإقامة فيها . . خاصة وأن نسبة الرقي في حياة المدن والأمم في ذلك الوقت تأخذ وقتاً طويلاً ، وجهدا مستمراً من الساكنين ، في البلاد الأخرى التي تتوفر فيها مقومات الحضارة والمغريات بالتكاثر والاجتماع . . بينها الحال في جزيرة العرب أنها منبع لتصدير الرجال بالهجرة المتكاثرة ، مع الجيوش الإسلامي ، من أجل العقيدة ، وطلباً للقمة العيش ، التي تتوفر بصفة المحال في البلاد الجديدة التي دخلت حظيرة الإسلام . . خاصة وأن تحيم أكمل في المبلاد الجديدة التي دخلت حظيرة الإسلام . . خاصة وأن تحيم وهي المستوطنة فذه المنطقة من أكثر قبائل العرب هجرة ونووعاً في



★ أحد الطرق الضبقة في وسط البلد التي لا نسمح بغير مرور المسَّلة ★

الحروب الإسلامية .

أما الهمداني المتوفي عام ٣٣٤ه، فقد قال عن هذه المنطقة عندما مرّ بذكرها في كتابه صفة جزيرة العرب، والذي يعتبره الباحثون مرجعاً مهماً مع سابقه: «قال الجرمي الوشم من أرض اليمامة، وهو للقراوشة من بني غير، وأول الوشم ثرمداء، وأثيفية وهي لمعشر عيارة بن عقيل، وذات غسل، قال الشاعر:

أيا ذات غسل يعلم الله أنني لجؤك من بين البلاد صديق

وأشيقر، والشقراء، وهما لبني تميم (١٦٣ ـ ١٦٤).

ولم يكن ليعتبرها من الأشياء البارزة في منطقة الوشم ، وهي لا تنزال قارة (أكمة جبلية) ، ذلك أنه لم يذكر من جبال المنطقة ، ووديانها المشهورة شيئاً ، ولم يصفها وصفاً دقيقاً ، ومعنى هذا أنه لا يتعرض إلا لكل ما هو مشهور ، وقائم بذاته مما يدل على أن الشقراء ، كانت بلداً تسكنه بنو تميم ، من وقت سابق للهمداني ، لأن أعهار المدن وبنيانها ، لا يقوم بين يوم وليلة .

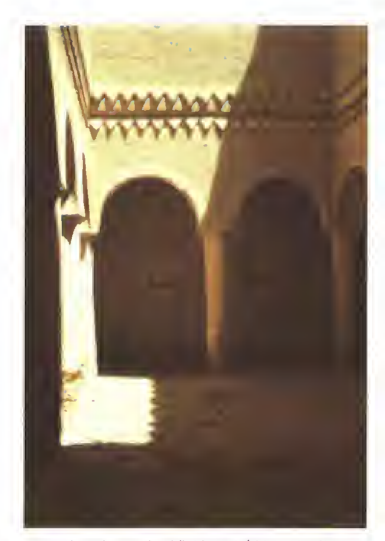
ولعل هذا من المبررات التي حدث بالشيخ عبد الله بن خميس ، إلى علا النصل العدد (٤٣) ص ٤٠

الحكم بأن الحطيئة إنما يعني المدينة في مقارنته شقرا بـاشقر (المعجـم الجغرافي للبامة ، ٧:٧٥). وليته عزّز هـذا الـترجيح أيضـاً على قــول رياد بن منقذ الشاعر الأموي (... نحو ١٠٠ه):

متى أمر على الشقراء معتسفا خل النقا بمروح لحمها زيم والوشم قد خرجت منه وقابلها

من الثنايا التي لم أقلها برم (الختارات الشعرية لعلى آل ثاني، ص ٢٧٦)

بأنه قصد المدينة ، لأن الحطيثة أقدم ، ولا أظن الأخير يتجاهل المدينة ويذكر الأكمة ، لأن شهرتها كمدينة تسكنها قبيلة من أكبر القبائل في نجد ، قد غطى على القارة التي بجوارها ، فإن ذلك سيكفينا مناقشة الأصمعي (١٢٢ ـ ٢١٦ هـ) فيا نسب إليه من قول بأن الشقراء فرس زياد بن منقذ (مختارات علي آل ثاني ، ص ٢٧٦ الحاشية ) ، لأن هذا القول لا أظنه يقترب من الصواب ، إذ القرائن والاستدلالات من نفس القصيدة ، تبرهن على أنه يريد البلدة ، أو القارة التي سميت باسمها ، عندما ذكر الوشم ، وخل النقاء ، الذي لا يزال يعرف حتى الأن بهذا



🖈 منازل شقراء وبيدو عليها تأثرها يزخرفة البناء الاندلسي والإسلامي من الداخل والحارج 🖈

الاسم في شرق شقراء ، كمنفذ في الكثبان الرملية ، يـوصل إلى الحيادة ، مع تحوير بسيط في التسمية ، فهو يعـرف حـالياً بـاسم ه خـل التقـي ، بالتصغير .

وتأتي بعض كتب الأدب واللغة ، لتوضح في تعليقها على قصيدتي الحطيثة ، وزياد بن منقذ ، بأن الشقراء يلدة ذات زرع ونخيل ، ولعلهم أخذوا هذا من قول الأصفهاني ، وقول الهمداني الواردين آنفأ .

ثم يأتي بعدهما فيا رصد عن المنطقة بعض المعلمومات، يساقوت الحموي ( ٥٧٤ ـ ٢٦٦ هـ ) في معجم البلدان، ليقول: ( إنهما قرية لعدي، وإنما سميت الشقواء بأكمة فيها \_كها يقول \_ والشقواء ناحية من عمل اليمامة ( ٣٥٤ ٣٥٠ ).

وفي العصور الوسطى، يذكرها صبيح في وصيته التي كتبت في عام ٧٤٧ه، حيث أوقف ستين صاعاً تكون أكفاناً لمن يموت، ولم يخلف ما يكفنه، من أهل عكل «أشيقر»، وأهل الفرعة، وأهل شقراء.

(الوصية كاملة في مجلة العرب، ج١، ٣٥، رجب عام ١٣٨٧ هـ، ص ٥٩).

وهذه المعلومات المجملة تعتبر إثباتات جغرافية ، رصدها المهتمون بهذا الجانب عند العرب .

أما في كتب التاريخ فإن أقدم من ذكرها تاريخياً حسبا وصل إليه علمي من مؤرخي المنطقة ، حسين بسن غنام الأحسسائي (... – ١٢٢٥ هر) ، في تاريخه : « روضة الأفكار والأفهام لمرتاد حال الإهام ... في حوادث عام ١١٧٠ ه ، عندما قسال بأسلوبه المسجوع المعهود : « وفيها أيضاً حزّب أهل الوشم وأهل سدير على شقراء ، وراموا بذلك في الهتك أمراً ، فساروا وقد ملثت قلوبهم بالحقد والضغائن ، فنزلوا بأجمعهم في قرية القرائن ، وأقاموا بها من الأيام ثلاثة ، وكل يوم يناوشون أهل شقراء الحرب من غير توان ولا رثاثة » إلى آخر ما أورده عن هذه المعركة التي انتهت بانتصار أهالي شعراء ، والإمام عمد ين سعود (... – ١١٧٩ هـ) الذي هب لنجدتهم (٢٩٤٤) .

وقد أورد ايس بشر (١٢١٠ ما ١٢٩٠ ه) في تاريخه هذه الحادثة بقوله: وذلك أن أهل شقراء كانوا أهل سابقة في الدين، وبدلوا أموالهم وأنفسهم في نصر الإسلام والمسلمين، وكانوا هم أول من بايع الشيخ ومحمد بن سعود، فعظم وطأتهم على أهل الوشم، واشتد بهم الأمر، وصاروا أيضاً ملجاً لطوارف المسلمين وغزاتهم، فلم اشتد الأمر على أهل الوشم، أرسلوا إلى أهل سدير ومنيخ، فسار إليهم منهم عدد كثير، وحشدوا معهم أهل الوشم، فساروا إلى شقراء ونازلوها، ووقع بينهم قتال، خرجوا عليهم أهل البلد، وأخذوا منهم فرساً وشيئاً من ركابهم، فبلغ ذلك عمد بن سعود، فركب إليهم ابنه عبد العزيز فيمن معه من الجنود، وأرسل إلى شقراء يخبرهم بذلك، وواعدوهم، وكمن كميناً على آخر ما أورده من أخبار هذه الوقعة في حوادث عمام كميناً على . . إلى آخر ما أورده من أخبار هذه الوقعة في حوادث عمام كالميد المهم المها المهم المها وحمال كميناً على المهم المها والمهم المها الوقعة في حوادث عمام كميناً على المهم المها ا

ولم تكن لها هذه المكانة ، إلا بثقلها ، ومكانتها الاجتاعية في المناطق المحيطة بها ، مما دفع ابن بشر رحمه الله ، إلى أن يوردها في تــاريخه في أكثر من ثلاثين موضعاً ، في الوقت الذي لم تحظ فيه مجموعة كبيرة مــن بلــدان المنطقة ، ممثل هذه العناية .

ولا نتهم ابن بشر بالتحيز باعتباره ينتمي إليها ، ذلك أنه تركها في حداثة سنه إلى جلاجل . فالمعلومات التي أوردها وتسبق معاصرته لأحداثها ، قد استقاما عن سبقه من المؤرخين ، كابن عنام ، وابن بسام . . لكنه في حوادث عامي ١٢٣٧ هـ ١٢٣٣ ه ، ذكر عنها أشياء كثيرة ، إبان الحملات المصرية بقيادة إبسراهيم يساشا (١٢٠٤ ـ ١٢٦٤ ه ) . . وما قاله :

ا \_ في ذي الحجة من عام ١٢٣٢ ه، أمر حمد بن يحيى بن غيبب أمير شقراء وناحية الوشم على أهل بلد شقراء، أن يحفروا خندق بلدهم، وكانوا قد بدأوا في حفره في وقت طوسون، فلما صارت المصالحة تركوه، فقاموا في حفره أشد القيام، واستعانوا فيه بالنساء والولدان، لحمل الماء والطعام، حتى جعلوه خندقاً عميقاً واسعاً، وينوا على شفيره جداراً من جهة السور، ثم ألزمهم كل رجل غني يشتري من الحنطة بعدد معلوم من الريالات خوفاً من أن يطول عليهم الحصار، فاشتروا من الطعام شيئاً كثيراً، ثم أمر على النخيل التي تلي الخندق والقلعة أن تشذب عسبانها، ولا يبق إلا خوافيها ففعلوا ذلك وهم

كارهون ، وذلك لأن أهل هذه البلد هم المسار إليهم في نجمه والمشهورون بالمساعدة للشيخ وعبد العزيز ومن بعدهم ، وكثيراً ما يلهم بهم الباشا في مجالسه . . فخاف حمد على بلدهم من المترك فالزمهم ذلك ، فكانت العاقبة أن حمدوا الله على ذلك ، فسلم الله بلدهم بسبب الخندق ، وصالحهم الباشا على ما يريدون ، وصاحب الطعام الذي اشتراه على عشرة أصوع باع خمسة ، وسلمت النخيل المشذوبة من القطع في الحرب ، لأنها ما تستر الرصاص (١١٨١) .

٢ \_ وذكر في الصفحات ١٨٩، ١٩٩، ١٩٩، أن الباشا هـ و الذي جاء بنفسه ليسبر غورها، ويقيسها ويحدد مواضع مدافعه وقبوسه، لما يعلمه من عزمهم على محاربته، ثم أفاض في بيان قوة دفاعهم، مما دفع إبراهيم باشا لمصالحتهم، لما رآه من صمودهم وشدة بأسهم.

" وفي ص ١٩٠ أوضح بأنه ارتحل منهم عدة رجال من اعيانهم، وعامنهم إلى الدرعية بعد المصالحة لمساعدتهم في استعدادهم للاقاة إبراهيم باشا، لكن وشا بهم رجل عند الباشا، موضحاً بانهم يريدون نقض العهد بعدما ترتحل عنهم، فأفزع ذلك الباشا، وعاد ونسزل المسجد الجامع، ثم ذكر ما دار من حوار، وأعقب ذلك بقوله: إلا أن الله سبحانه وبحمده قد كني شره.

٤ ــ وفي نفس الموضع أبان بأن إبراهيم باشا قد هدم السور، ودفن الخندق، بعد هذا، وأقام عليها نحواً من شهر.

وتأكيداً لأهمية شقراء حسبا أشار ابن بشر، فإن الجبرة المؤرخ المصري، ذكرها في أحداث عام ١٣٣٣ ه، عندما قبال: وفي أوائل مارس (آذار) ١٨١٨ م، حضر مبشر من ناحية الديار الحجازية يخبر بنصرة حصلت لإبراهيم على بلدة تسمى الشقراء، وضربوا له مدافع من أبراج القلعة (٤: ٣٠٩).

وحيث يعتبر الباحثون أن ابن بشر بكتابه هذا قد أعطى رجعاً مهماً لدفائه في مضوعه ، فانه قد تكلم توسيع في الحماوث المتر على عاصها ، بعكس من سبقه أو أن بعده من مؤرخي المنطقة فإنهم يعطون لمحات عن الالحداث ، لا ترضى رعبة الباحث ، ولا تشنى عليله .

نهذا أحمد بن محمد بن منقور (۱۰٦٧ ــ ۱۱۲٥ هـ)، وهو أقدم من ابن غنام، وابن بشر، لم يغفل ذكر شقراء، فيلمح إليها على طريقته المقتضبة في تاريخه الذي حققه المدكتور عبد العزيز الخويطر، عندما يعطي معلومات متناثرة عن نجد وتاريخها، فقد أوردها في حوادث عام ١٠٩٩ه، فقال: «وقتله سطوه شقراء في غسله» (ص ٣٠، ٢٥).

ثم تتابع ذكرها في كتب التاريخ التي تلت ابن بشر ، لكنها في الغالب جميعها تستقي منه ومن ابن غنام ، وهذه طبيعة بشرية في استفادة الـلاحق من السابق .

ولعل أوفى من ذكرها فيا بعد الشيخ إبراهيم بن عيسى ( ١٣٧٠ ـ ١٣٤٣ هـ ) في تاريخه الذي حققه الشيخ حمد الجاسر وأصدره ، فقد ذكر تواريخ وفيات بعض أعبانها ، وأنسابهم . . لكنه باختصار وتحفظ .

ولا غرابة في هذا فإن عيسي منها، لكنه كسابقه ابـن بشر تــركها

عِمَلَةَ الفَيْصِلِ العدد (٤٣) ص ٤٢



▲ ★ سد وادي الربحة \*





in the continued after and the aid the

 ★ أكمة جبلية تدعى والشقراء؛ وقد سميت المدينة باسمها وتقع في جنوبي المدينة حالياً \* ▼

🖈 خزان المياه أستى متطقة الوشم بما فيها مدينة شقراه 🆈







★ أحد أبراج السور من الطين للنقاع ★

صغيراً حيث سكن أشيقر وقيل بأنه ولد هنــاك ، ثم ارتحــل إلى عـنــيزة ، فكتب عنها الشيء الكثير .

ولعل قلة ما رصد تاريخياً لمنطقة نجد عموماً في الفترة ما بين قيام الدولة الإسلامية في المدينة المنورة ، ثم دمشق فبغداد . . إلى قيام الدولة السعودية المصاحبة للدعوة الإصلاحية التي قادها الإمامان : محمد بن عبد الوهاب . . ومحمد بن سعود رحمها الله . من أسباب إغفال شقراء تلك الأزمنة الطويلة ، شأنها في ذلك شأن غيرها . وإن الأهمية التاريخية لكل بلد تأتي من المركز الذي تمثله والمكانة التي يتبؤها أهلها في الجتمع الذي يعيشون فيه . . كما تأتي الأهمية أيضاً بما تحفل به كل بلد علمياً واجتاعياً واقتصادياً .

ومن هنا اقترن اسم شقراء بهذه النواحي كما أشار السريحاني (١٢٩٣ مراه المروره بالمنطقة ، وما رصده العزركلي (١٣٩٠ مراه العزيرة في عهد الملك عبد العزيز (ص ١٣٠٠) وغيرهما . . كابن بسام الذي ترجم في كتابه علماء نجد خلال ستة قرون لأكثر من عشرة من علمائها . . وكذلك الشميخ عبد اللطيف في كتابه مشاهير علماء نجد وغيرهم .

وفي آخر القرن الماضي الميلادي ظهر كتاب عن تاريخ الخليج العربي ألفه ج. ج. لوريمر الإنجليزي بعد أن زار المنطقة وترجم وطبع في قـطر:



★ مدرسة حديثة ★



★ السوق القديم ونبدو الحوانيت من العلين وقد هجر السوق لوجود الأسواق الحديثة ★

وقد أورد فيه معلومات عن جغرافية وتاريخ المنطقة وشقراء ، جاء فيه أن شقراء مدينة كبيرة يحيط بها سور عال وسميك له أبراج وأربع بوابات ، وإلى جانب الزراعة يشتغل أهلها بالتجارة ، ويتاجرون مع السكويت ، ويصدرون الخيل للهند . . والسوق كبيرة وبه متاجر كثيرة (دليل الخليج يصدرون الخيل للهند . . والسوق كبيرة وبه متاجر كثيرة (دليل الخليج ٢٠٥٩) ، ثم تعرض لجغرافية الوشم وقراها وسكانها (٢٠٩٥٧) .

#### الوشم

والحديث عن شقراء \_ التي كان مؤرخونا الأقدمون يكتبونها مسهلة بدون همزة \_ يجرنا إلى الحديث عن التعريف بالوشم ، التي هي قاعدته ، ومركز الصدارة فيه . فقد أورد الفيروزأبادي (٧٢٩ ـ ٨١٧ هـ) في القاموس (٤:١٨) ، والربيدي في تاج العروس (٩٤:٩) : ما خلاصته : بأن الوشم كالوعد غرز الإبرة في البدن ، ولا يكون إلا في البدن ، ثم يحشى بالكحل أو النيل ، ويزرق أشره أو يخضر . والوشم بلد قرب اليمامة ، ذو نخل به قبائل من ربيعة ومضر ، كما في الصحاح بينه وبين اليمامة ليلتان ، واستشهد الزبيدي بقول زياد بن منقذ :

والوشم قد خرجت منه وقابلها من الثنايا التي لم القها ثرم

ونقل الزبيدي ، عن ياقوت ، عن بدوي من تلك الناحية ، بأن الوشم خمس قرى عليها سور واحد من لبن ، وفيها نخل وزرع ، لبني عائذ لآل يزيد ، ومن يتفرع منهم ، والقرية الجامعة فيها شرمداء ، وبعدها شقراء ، وأشيقر ، وأبو الريش ، والحمديّة وهي بين العارض والدهناء ، وفي الحكم والوشم في قول جرير (٢٨ ــ١١٠ه):

عفت قرقرى والوشم حتى تنكرت أواريها والخيل ميل الدعاثم

وزعم أبو عثمان عن الجرمازي أنه ثمانون قرية (٩٤:٩).

والمأخذ الذي نجده على مثل هذا القول: أن تكون هذه القرى بسور واحد، ذلك أن الموجود من هذه البلدان حالياً ، والمعروف لـ دى ساكني المنطقة ثلاث هي : شقراء ، وأشيقر ، وثرمداء ، والمسافة بين شرمداء ، وشقراء تقرب من ثلاثين كيلًا ، ثم بين شقراء وأشيقر ١٤ كيــلًا . . فتصبح المسافة بين ثرمداء وأشيقر قرابة ٤٤ كيلًا . . ولا أتوقع أن هناك سوراً من الطين واللبن في ذلك الوقت يحتوي هذه المسافة .

عِلْة الفيصل العدد (٤٣) ص ٥٤





★ منازل شقراء ويبدر علبها ناثرها بزخرفة البناء الاندلسي والإسلامي من الداخل والخارج ★

ثم مقالته الثانية بأنها بـين العــارض والــدهناء ، إذْ لا تقـــارب بينهما ولعله أراد العرض الذي يقع في جنوبي الوشم .

أما ما رواه أحمد محمد شاكر في تحقيقه لكتاب الشعر والشعراء لابن قتبية (٢١٣\_٢٧٦ه)، عند شرحه لقول امرئ القيس (نحو ١٣٠\_٨٠قه):

في كل واد بين يشترب ه م ، والقصيور إلى البمامة

نقلاً عن ياقوت: بأن يثرب قرية باليمامة عند جبل وشم (١٠٦:١) على اعتبار أن الوشم باسم هذا الجبل، فلا أميل إليه، إذ التسمية للوشم في نظري جاءت من التعريف اللغوي عن الوشم في اليد، كها قال طرفة بن العبد (نحو ٨٦\_٥، قه) في مطلع معلقته ووصفه أطلال مجبوبة:

الخولة أطلال برقة تهمد الموشم في ظاهر اليد الوشم في ظاهر اليد

وأن قرى هذه المنطقة متناثرة ومتقاربة ، فهي تشبه الوشم في ظاهر اليـد ،

كها همى حال أطلال خولة .

وعلى هذا تكون التسمية مقترنة بوجود هذه القرى في تلك المنطقة ، وهي الآن منطقة متكاملة تتبع إمارة الرياض ، ويها قرى متعددة متقارية المسافة تشبه الهلال في التفافها ووضعها حول شقراء ، ويخترقها كثبان من الرمال ، تتصل شمالا بمنطقة القصيم ، ثم النفود الكبرى .

ويعرف عند سكان المنطقة وما حولها باسم «عريق البلدان» تصغير عرق ، لأن قرى الوشم تتكون على مقربة من امتداده: شرقاً وغراً .

والوشم جزء من البمامة كما حكاه الشيخ حمد الجاسر ، نقلاً عن الجرمي «الوشم من أرض البمامة ، وأول النوشم شرمداء ، وأثيفية ، وذات غسل ، وأشيقر ، والشقراء ، ويلبول ، ومما يعد في حوزها سواد باهلة ، (العرب م ١ ، ج ٤ ، ص ٣٧٩).

والوشم إقليم واسع من أقاليم نجد فيه قرى كثيرة ، وآهمل بالسكان بحده غرباً إقليم الستر ، وشرقاً إقليم المحمل وإقليم سدير ، والبطين المعروف سابقاً باسم قرقرى ، السوارد في بحث جسرير ، وجنوباً العرض ، وشمالا الزلق والقصيم .

وكان مسكناً لبني تميم . . وقد نبخ منـه شــعراء كثــيرون في العصر

عِلة القيصل العند (٤٣) ص ٤٦



★ اللوحة التذكارية للسد \*

الجاهلي وصدر الإسلام، وتربته خصبة.

#### ما يشاركها في التسمية

تتأثل التسميات عندهم ويكثر لديهم الاشتقاق من الكلمة الواحدة . . وقد يكون بعضهم عند أساس وضع التسمية ، لعلم بذاته ، لا يدري عها بماثله من التسميات الماثلة . . أو أنه وجد علامات تتفق في التسمية لما يريد .

وشقراء \_علم أو صفة\_ مشتقة من الشقرة ، ضرب من الألـوان . . قد أطلقت علماً على مدينة ، واسماً لأكمة في الوشم باليمامة . . ومــاثـلها في التسمية والاشتقاق أعلام متعددة لأماكن وقرى وجبال .

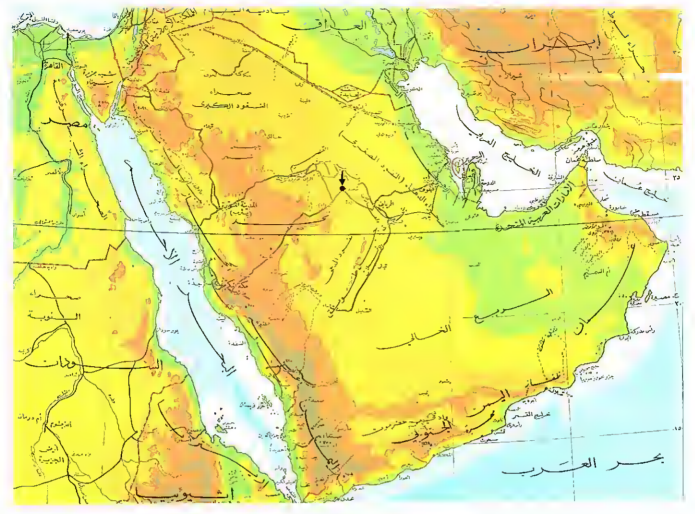
أما وقع عليه نظري في هذا:

1 \_ ما حكاه ياقوت الحموي: بأن الشقراء باللّه تأنيث الأشقر ماءة بالويحة بين الجبلين، وقال أبو عبيدة كان عمرو بن سلمة بين سكن بين قريط بن عبد بن أبي بكر بن كلاب قد أسلم، وحسن إسلامه، ووفد على النبي صلى الله عليه وسلم، فاستقطعه حمى بين الشقراء والسعدية، وهبو ماء هناك.

والسعدية والشقراء ماءان : فالسعدية لعمرو بن سلمة ، والشقراء

لبني قتادة بن سكن بن قريط، وهي رحبة طولها تسعة أميال في ستة أميال، فأقطعه إياها، فحياها زماناً ثم هلك عمرو بن سلمة، وقام بعده ابنه حجر فحياها كها كان أبوه يفعل. وجبرى عليها حروب يطول شرحها.

- ثم قال: والشقراء ناحية من عمل اليمامة بينها وبين النباج.
  - ـ والشقراء ماء لبني كلاب.
- \_ والشقراء قرية لعدي ، وإنما سميت الشقراء بأكمة فيها (ويعني بذلك شقراء البلد التي نتحدث عنها). (معجم البلدان ٣٥٤:٣).
  - ٢ \_ أما الهمداني في صفة جزيرة العرب فقد أورد:
    - \_ الشقرات: طريق (٢٤٠).
    - \_ الشقراء موضع بالسرات (٧٠).
- الشقراء وأشيقر بالوشم (١٤٠، ١٦٤) واعتبرهما في البحرين على اعتبار أنها تابعتان لوالي البحرين آنذاك.
- \_ الشقراء بالجوف في شمال الجزيرة وقال إنها لصبارة (١٦٧).
  - ــ الشقرة موضع لبني مخافر في تهامة (١١٩، ٢٥١).
- ٣ \_ أ \_ والشيخ حمد الجاسر في كتابه شمال غرب الجزيرة أورد
   زيادة عن اشاراته لشقراء البلد التي نتحدث عنها:
- \_ شقراء من المواضع القريبة من الجار الميناء القديم على البحر الأحمر قرب جدة (٢٠٣، ٢٠٥)، وفي تحديده لموقع الجار (راجع الصفحات ١٦٧ \_ ١٧٢).
- الشقرة موضع شمال المدينة المنورة قرب حرة النار، حرة خيبر
   ۱۳۰، ۱۳۰، ۱۹۰) ووادي الشقرة قرب وادي الحناكية شرق المدينة المنورة (۵۲).
  - ب \_ وفي كتابه الآخر في سراة غامد وزهران :
- عد الشقرة من قرى المخواة وعدد سكانها ٣٢٢ (١١٩)، ومن
   قرى قلوة وعدد سكانها ٩٤، بمنطقة تهامة (١٢٠).
- ج ... وفي كتابه المعجم الجغرافي للبلاد العربية السعودية ، القسم الأول قال :
- الشقراء قرية من قرى السواهرة بمنطقة النزعة في إمارة مسكة المكرمة.
  - \_ شقراء هجرة لآل حجة في الرثب بمنطقة جازان.
- \_ شقرا (شقرى) من قرى آل حجة بن سفيان من ثقيف بمنطقة الشفا في إمارة الطائف.
- الشقران من قرى ولد سليم من حرب ، أسفل الحاجر بمنطقة إمارة حائل ، أو منطقة القصيم .
- الشّقرة قرية لباللعور (بني الأعور)، من الأحلاف في تهامـة زهران بمنطقة إمارة الباحة.



\* شفراء على الخارطة \*

- \_ الشُّقرة : قرية على وادي ثقاب بمنطقة جازان .
- الشّقرة: قرية من قرى وادي نيرا بتهامة زهـران بمنــطقة إمــارة
   الباحة .
- الشقرة : من قرى آل غبش في إضم بمنطقة الليث في إمارة مكة
   المكرمة .
- ـــ الشقرة: من قرى رجال المع في إمارة بلاد عسير (٦٥٧).
- د \_ وفي كتابه المعجم الجغرافي للبلاد العربية السعودية ، شمال المملكة قال :
- \_ الشقراء مؤنث الأشقر اللون المعروف ، قال في تاج العروس الشقراء ماء بالويحة بين الجبلين \_ يعني جبلي طيء انتهى ، وقد عدّ سليان الدخيل من بين القرى الخارجة عن أجا قرية الشقراء وقدر نخلها بأربعة آلاف نخلة . . ولكنني علمت أن الشقراء يطلق على وادٍ من أودية أجا في الجنوب الشرقي منه .
- الشقران كأنه جمع أشقر قرية تقع جنوب مدينة حائل بنحـو مـائة
   وعشرة أكيال .
- شقران الديرع (الأديرع) من قرى حاثل في جنوبها الغربي على
   بعد نحو ۱۷۰ كيلاً.

- الشقراوي كأنه منسوب إلى شقرا ، من شـعاب أجـا الغـربية
   (٧٤٢) .
- ٤ ــ والأستاذ محمد بن أحمد العقيلي في كتابه المعجم الجغرافي
   للبلاد العربية السعودية مقاطعة جازان أورد:
- ـــ شقرة : قال بأنه موضع على بعد أربعة فــراسخ مــن أبي عــريش (١٢٨) .
- الشقيري: قرية على عدوة وادي ضمد الشمالية (٣١، ٣٣،
   ٣٧، ١١٤، ٣٧).
- والشيخ عبد الله بن خميس في كتابه والمجاز بين البحامة والحجاز ، يرى أن شقراء وشقير: شعبين من شعاب وادي حنيفة قرب الرياض من الناحية الشهالية ( ٢٨ ) .
  - والأشقر أنف جبل يقع غرب السليل بالجنوب.
- \_ وأشقر مراغه: شبه دارة واقعة بين طرف جبل الجبيل ، ووادي حنيفة حينا يقبل على الخرج (٧٩).

وفي كتابه معجم اليمامة (ج١) يرى أن شقران من الأودية الـتي تصب في البياض شرق الأفلاج (١٩١).

٦ \_ والشيخ محمد بن بليهد في صحيح الأخبار، قــال بــأن

الشقرة موضع يقع شمال الحناكية على مسافة بوم ، وواد به دوم وبه جبال شقر ، سمي بذلك الوادي لشقرة نلك الجبال ، كان به يوم بين بجيلة وبني سليم (١٠٤:٢) .

٧ ــ وفي خارطة العراق توجد قرية جنوب العراق باسم شفراء .
 ٨ ــ وفي المنجد قال : بأن شفراء اسم لعدة أمكنة منها شقراء قرية في سورية ، وشفراء قرية في لبنان ( ٢٩٠ معجم الأعلام) .

#### معالمها التاريخية

لكل بلد معالم تبرز مكانتها ، ونشير إلى قدمها ، ومنزلة ساكنيها حضارياً وعلمياً ، وتختلف هذه المعالم بحسب المظاهر التي يهتم بها سكان كل مدينة ، أو يبرزها الوضع الاجتاعي ، ثم بما يتركه المنتصرون من آشار بعد هدمهم للحصون والقلاع الحربية .

ومنطقة نجد عموماً قد تكون قليلة المعالم الأثرية ، لأن مبانيها من الطين الحرّ ، وهو المؤنة المحلية ، لسهولته في التنفيذ ، وسرعته في البناء ، وتلاثمه مع العوامل الجوية المتغبرة . إلا أنه لا يصمد كثيراً للعوامل الجوية المختلفة ، وعوامل النعرية ، ولا يعمر أكثر من مئات قليلة من السنين . . كيا أنه سهل الإزالة لكل منتصر جديد يجب استبعاد كل آثار من سبقه كتعبير عن فوزه ومكانته .

ولعل هذا هو السبب الذي بجعل الباحث في المدينة المنورة ، والشام ، والعراق ، يفقد آثاراً مهمة لحضارة الإسلام الأولى .

هذا من جهة . . ومن أخرى فالعرب أمة بسيطة لا تهتم في تــاريخها بالمظاهر الحضارية المتمثلة في فخـامة البنـــاء ، أو النحــت والتحــائيل . . مستمدين بساطتهم من واقعهم المعيشي ، وعقيدتهم الدينية . . فالإسلام لم يكن يولي هذه الناحية أهمية بقدر اهنامه بنشر مبدأ وتحقيق عدالة ، وانقاذ أمــم .

#### ولعل أبرز معالم شقراء التاريخية تكمن في:

١ \_ السور القديم الذي أشار إليه ابن بشر في تاريخه بأنه بني عام ١٢٣٢ه.. ويليه خندق عميق قام فوقه شارع يعرف باسم الحفر ».. ويمثل هذا الخندق \_ نقريباً \_ الشارع الداثري الذي فتحمؤخراً.

وللسور هذا بقابا. شملتها المباني، واحتسوتها المنسازل.. ولا يعسدم الباحث في هذه المنازل من الاطلاع على تلك البقايا، ونعرف باسم عقدة ».. وهذا اصطلاح يطلق في المنطقة على البناء السميك من الطبن.

وقد جعل هذا السور بابان هما: باب المناخ في الجهة الشالية الشرقية . . وياب العقدة في الجهة الغربية .

وقد زود بأبراج للمراقبة والرمابة نقدر بحوالي ٢٧ برجاً بارزة من الخارج ، وقصبته البلدة القديمة ـ وتسمى حتى الآن المدينة ـ واقعة داخل هذا السور . . ويقدر محيط هذا السور بـ ٥ ، ١ كبلاً تقريباً . . ونقع المزارع والنخيل خلف هذا السور كها قال ابن بشر في تاريخه .

٢ \_ وبعد مضي ما يقرب مائة عام، نـ وسعت البلـــدة وكثر ساكنوها، فأقيم السور الآخر في عام ١٣١٩ه، وقــت إقــامة ســور الرياض، وذلك لصد هجات ابن رشيد والقبائل المغيرة.

وتبلغ أبراج هذا السور أكثر من ٤٥ برجاً بني أسفلها من الحجارة وأعلاها من الطين، جعلت للحيابة والمراقبة.

وقد احتوى هذا السور بعض المزارع والنخيل الملاصقة للبلد نحسباً لحصار قد بطول. وجعل لهذا السور ثلاثة أبواب رئيسية هي: باب الطلحة في الشرق، ويابي العطيفة وهداج في الشرق والشهال.. وهذه الثلاثة هي الأبواب المعتمدة للدخول والخروج للبضائع والمؤن.

أما في الغرب فجعل منفذان صغيران لاختصار المسافة على الداخل والخارج وقد أعطيا اسمين هما: فقية القرائن في الجنوب لأنها أصغر من البوابة، مع أنها مأخوذة من السور، وفي اتجاه الذاهب لبلدتي الوقف وذات غسل وتبعدان أربعة كيلومترات عن شقراء .. والثقاب في الجهة الغربية .

ويبلغ محيط هذا السور سبعة كيلومترات نقريباً . . وسمساكنسه مسن القاعدة ثلاثة أذرع ، وارتفاعه في حدود ١٢ ذراعاً . . وقد يزيد ، أما أبراجه فتصل في ارتفاعها إلى معدل ٢٠ ذراعاً .

٣ \_ على الجبال المحيطة بها شمالا، وشرقاً، وهي قليلة الارتفاع، توجد ثلاثة أبراج مبنية من الحجر، وقد خصصت للحراسة والمراقبة الحربية، وبارتفاع ٣٠ ذراعاً، ونشرف إشرافاً كاملاً على البلد وما حولها.

وهذه الثلاثة هي آخر ما بني من المعالم الحربية ، إذْ لم يعد من أبراجها بعد ذهاب حملات إبراهيم باشا على نجد سواها . . أما غيرها فقد اندثر .

٤ \_ في الشرق، وعند ملتق وادي الغدير، بوادي الربحة توجد آثار سد مندثر، خصص فيا يبدو لإفادة البلد من المياه الجوفية.. ولا بعرف بالضبط تاريخ بنائه أو هدمه لعدم تدوين هذا.

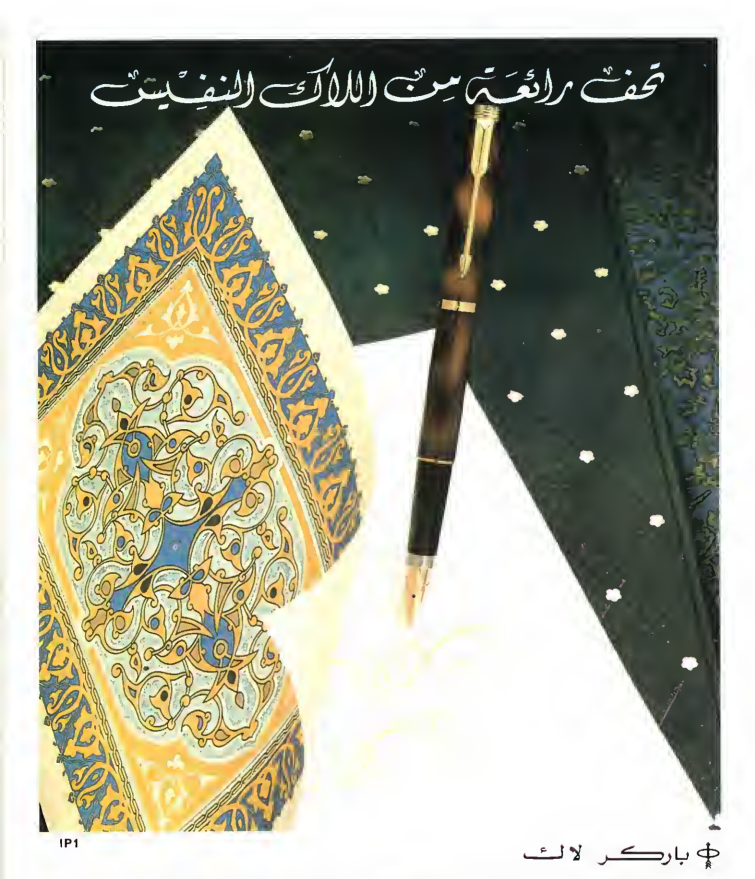
و في غرب السور القديم بثر واسعة تعتبر بمثابة المواجن التي عملت في القيروان لتفادي نفص المياه، وهذه البثر المعروفة باسم « الحميضية » قد وجه لها مجرى سيل سنفرد من وادي الغدير وهو أكبر أودية شقراء، ليصب فيها عند جريانه كها أنها قد هيئت لذلك في سعتها وقوة طيها بالحجارة المنزاصفة من القعر حتى السطح.

ومهمتها الاحتفاظ بالمياه طوال العام ، وتوزيعها بانتظام على بقية أسار البلد للإفادة في الزراعة والسني .

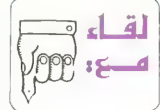
وعمل هذه البئر يؤدي دور السدود التي تقام على الأودية . . لكنها تمتاز عنها بعدم تعرضها للبحر وحرارة الشمس .

ولعل هذه البثر من أسباب الاستغناء عن السد المشار إليه آنفاً.

والمتمعن في أشعار الجاهليين، وصدر الإسلام برى كثيراً من المواضع التي ورد ذكرها في قصائدهم هي في منطقة الـوشم ومـا حـولها، والــتي قاعدتها شقراء، وليس هذا مجال إبضاحها وتفنيدها، فلعله يتـاح لـذلك مجال أوسع.



تاريخيًا وفيَّ صَمِيِّم التراث الصّيني كان اللالث ذروّة فنيّية تنزييّن التحف الرائعة. والبّيوم، مسنوحًاة من هذا الفنّ العَهيق تفتّم، أقلام باركر مجمُوعة أقلام ٢٥ و ١٨٠ من اللالث النفيس بعدة التوانب مُمّيزة وجنابة. أضف إلى ذلك مَا يضفيّه إستع باركر مِن مستوى وثفّة وتفنيّة عاليّة.





اعدته: خديجة سلمان

هذا لقاء مع أول وأشهر روانية في كندا كما يصفها النقاد . لقد استطاعت أن تحول لغة شعبها الشفوية إلى لغة للكتابة ، ومن خلالها قدمت للمطبعة عدداً من أعمالها الروائية المستمدة من البيئة .

وهي حين تتحدث إنما تتحدث عن حالة يعيشها الأكادي في كندا ، على الأطلنطي . . إنه حوار في لقاء قصير سلطت فيه الأضواء على جوانب حياتية ، وفكرية ، وإنسانية .

### اول واشهر روائية في كندا تقول: الأدب في وطنيستا - الاكادي لايكسب عيستا - . . !

### سؤال : أين تقع الأكادي في كندا حيث تعيشين وتكتبين !

أنطونين : على الأطلنطي وعاصمتها آننا بوليس بعد أن كانت بور رويال ، وقد أنشئت عام ١٦٠٤ م ، عن طبريق الفرنسين النازجين بقيادة شاميلين الذي رسا بالصدفة على الشاطئ لإصلاح أسطوله البحري ، فاكتشف أن المنطقة صالحة للإقامة الدائمة لما تتمتع به من مناخ مناسب . وأنا أنسسب إلى الأجداد الفرنسيين ، ولذلك تتحدث وحتى الأن اللغة الفرنسية القديمة التي انقرضت في فرنسا .

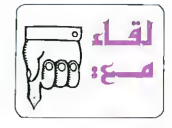
### ■ سؤال : وتراث المنطقة الأدبي، هل هو معروف لكم ؟

أنطونين : لا تراث مكنوب أو مدون للأكاديين ، ولكنهم عرفوا الألاب واللبون السناس طر و التوجيب واللبون السناس طر و الدي انعزلوا بعده عن الأم فرنسا ، نماماً . . لذلك استمر التراث شفوياً متوارثاً من الأجداد للآباء للأحفاد . . ولعل كتابي الأول أو

روايتي "بيلاجي لا شاريت " يفسر ظاهرة التوارث هذه ، ليس فقط في الأدب والفن ، ولكن في العادات والتقاليد كذلك . . ولكن التاريخ يقول إن عام ١٧١٣ م ، شهد صراعاً دموياً من ناحية ، وصراعاً آخر على موائد المفاوضات بين فرنسا وإنجلترا حول ملكية كل منها للمنطقة ، أما السكان انفسهم فقد أدركوا منذ البداية أنهم أصحاب الأرض الحقيقيين وأنهم يدفعون غمن الاحتفاظ بها ، أرواحهم وآلام جراحهم وشقائهم .

#### ● سؤال : وهذا هـو مـوضوع روايتـك «بـلاجي لا شاريت» ؟!

انطونين: فعلا ... وقبل أن تسأليني عن اسم الرواية أقول إن بيلاجي اسم فناة ، وهو اسم شائع لدينا ، أما لا شاريت فيعني العربة وقد كانت هي وسبلة المواصلات والتنقلات الوحيدة في معرب السلم على العرب السلم على العرب السلم على القرار من ويلات الصراع الدائر حتى يخمد .. وبعد أن كانت عربة واحدة اشتركت كل العربات ، عربات الشعب بأكمله ،



إلى حد يمكن عنده تسمية ما حدث « صراع العربات » أو « حرب العربات » .

● سـؤال: قارن بعض النقاد بين «بيــلاجي لا شاريت» و «الأم الشجاعة» لبريخت رغم أن بطلتك شابة وبطلة بريخت سيدة عجوز..

أنطونين : وإن كانت بطلني قد بلغت الخامسة والشلائين عند عودتها إلى أرض الوطن . . وأعتقد أن الاختلاف في التجربة أيضاً ، ذلك أن بيلاجي نحيا حباتها حتى وهمي تفسر ، حستى وهمي تقاوم الطغاة ، حتى وهي تفكر في الوطن ، حتى وهمي تسدعو الناس إلى الجهاد . . فهي تأكل وتلبس وتحلم وتستمع إلى الموسسيق ، وتحسب

وتمارس الحياة ، وتفكر في الزواج وتضحك . . فمن الصعب أن يظل الإنسان شهراً كاملاً دون أن يضحك ، حتى وإن كان داخل خندق في ساحمة الفتال .

● سؤال : رغم أن روايتك هذه واقعية لأنها تعتمد على التاريخ ، إلا أنها لا تخلو من الخيال لما تستهدفه من رموز أو رمزية . . أليس كذلك ؟!

أنطونين: الإنسان مزيج من الواقع والخيال .. وجودنا ذاته وحباننا والموت والمبلاد ، مزيج من الأشباء اللموسة والأشباء التي تستغلق على الفهم ، وبالتالي نلوذ بالخبال أو نلجأ إلى الأساطير .. وقد تعمدت الرمز وأنا أعطي معنى آخر للعربة ، فهي عربة أحياء تنجو بهم ، وهي عربة موق تحملهم إلى العالم الأخر .. تقول بيلاجي : «أى العربتين ستصل أولا إلى أرض الوطن ؟! » .

➡ سؤال : نعود إليك . . . كيف حولت لغة الكلام إلى
 لغة مكتوبة ؟

أنطونين: أنا حالة استثنانية وسط حالة استثنائية .. ولدت في أسرة بهوى النقافة .. والدي بساع أرضه من أجسل تعليمنا .. ورغم أني نشأت وبلدتنا لا تعرف ولا تعترف بتعليم البنات ، إلا أنني تعلمت وقررت أن أصبح كانبة ، أول كانبة في البوطن ، خاصة وأن الكثيرين ظلوا مجلمون بكتابة تاريخ الأكادي .. أما أمي فكانت أكثر طموحاً ، لأنها كانت تحل بأن يكون أول كاتب أكادي من قرينها (بوكتوش) . وكان أخوها ينهى بذلك لولا وفاته المفاجئة وهسو في الثانية والعشرين ، ولعلى أكون قد عوضتها خيراً .









#### • سؤال : ولكن هل لك مهنة أخرى ؟!

أنطونين: عملت بالتدريس الثانوي والجامعي لمدة الني عشر عاماً . . وقلت لنفسي أعلم الناس أولا من خلال العلم ثم من خلال الأدب ، اكسب عيشي من التدريس لأستطع أن أنفق على الأدب ، فالأدب في وطننا لا يكسب عيشاً .

### ■ سؤال : لقد نشرت كتابيك الأولين على نفقتك الخاصة !

أنطونين: الأولى « شوطة قراخ » رواية قصيرة حاولت فيها أن انجنب لغني الأكادية وأكتب باللغة الفرنسية . . والثانية « آكلوا الديك » حكاية للصغار كتبتها بلغة أكادية بسيطة . . كما نشرت مسرحية بلغة أكادية بحتة . . وبعد ذلك تفرغت لرسالتي الجامعية عن « وابلييه » . وما لفت نظري في هذا الكاتب الفيلسوف أنه اهتم بالفولكلور السائد في عصره \_ القرن السادس عشر الفرنسي \_ وما قبل ذلك . . وهذا الفولكلور الفرنسي قربب تماماً من الفولكلور الوسطى .

#### سؤال : هل نتحدث عن ساجوین أشهر أعمالك وسبب شهرتك في الوقت نفسه ؟

أنطونين : ساجوين شغالة مثل كل الشغالات ، تبلغ السبعين من عمرها ، أصابها المرض ولكنها تواصل العمل حتى تعيش . . تقول : «المرض في بطني . . والبطن هي البداية وهي النهاية ، منها نولد وبسببها نموت . . . » . إنها تحكي على لسانها حكاية شعب ، ولذلك جاءت الرواية على شكل مونولوج . .

ولأن ساجويين كانت ماهرة في تنظيف الباركية أو الأرضية ، فقد جاءت صورتها على هيئة حيوان يمشي على أربع ، صحيح ، معظم شعبنا يمشي على أربع ، ولكنه يرفع هامته دائماً ، وهذا هو لسب الموضوع .

هذه الرواية قدمها التليفزيون الكندي في مسلسل شخل الناس ، وعلمت انها حققت نجاحاً عندما قدمت على مسرح (رينو-بارو) في باريس ، رغم أن البطلة تقول : «لست كندية ولا قرنسية ولا أميريكية ، أنا أكادية » ، لأن الأكادي لبست بلد ولكنها شعب .

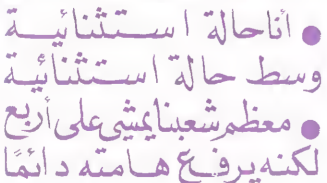
● سؤال : هل هذا هو الأدب النسائي . . فأنت امرأة ،
 وبيلاجي امرأة ، وساجوين امرأة ، وماريا جيلاسي في رواية أخرى امرأة كذلك ؟

أتطوتين: ليس ادباً نسائياً ولكنها الحقيقة . . فالرجال إما قتلوا أو سجنوا أو هربوا وبقيت النساء ، وعلى رأسهن بيلاجي . . والرجال يـذهبون للصيد فيغيبون لعـدة أسابيع وتبق النساء .

سؤال: ألا يوجد إذن أدباء رجال بعد أن بدأت أنت الطريق ؟

أنطونين : لم يصلوا بعد إلى الشهرة التي وصلت أنا إليها ، ولكن عندنا كتَّاب مسرح وروابة وقصص وشعر وكلهم من الشباب الواعد الواعي ، وأبرزهم في اعتقادي الشعراء . . وللعلم وصل عدد الكتب التي قام بنشرها « اليميياك » ، أكبر ناشر كندي ، إلى ٥٠٠ كتاب . . وقد مضى على اكتشاف الأكادي ٣٧٥ عاماً فقط .

### شهرًا كاملادون أن يضحك حتى وإن كان داخل خدق







# الجوانب الجمالية.. في

1 -

نستطيع أن تحدد بداية ظهور النقد المنهجي عند العرب بظهور كتاب طبقات فحول الشعراء لابن سلام الجمحي ( ١٣٩ ـ ٢٣٢ هـ) ، حيث اعتمد في نقده على ذوق الناقد وجعله \_ وحده \_ القادر على إصدار حكم على النص الأدبي بعد أن اشترط في ذلك النافد شروطاً منها الثفافة والمعرقة والمدربة والمهارسة بعد الذوق المرهف ,

وفسم ابن سلام الشعراء إلى طبقات وفقاً للزمان والمكان والأغراض الشعرية . وفي مفاضلته بين الطبقات والشعراء نظر إلى ثلاثة أسور الأول كثرة شعر الشاعر ، الثاني جودته ، الثالث تعدد أغراضه ، وكان الذوق عنده \_ ذوق الناقد \_ المقياس الذي تقاس به جودة الشعر ، وذوق الناقد يعني ذوق البصير بالشعر الذي يعرف مسالكه لا ذوق أي إنسان ، وقد أورد العبارة التالية :

قال قائل خلف الأحمر : إذا سمعت أنا بالشعر، واستحسنته قما أبالي ما قلت فبه أنت وأصحابك. فقال له : إذا أخذت أنت درهما فاستحسنته، فقال لك الصراف إنه رديء همل ينفعك استحسانك له؟».

وترتيباً على ذلك أورد ابن سلام لجرير الأبيات المقلدة الآتية ، والبيت المقلد هو المستغني بنفسه ، المشهور الذي يضرب به المثل : الد لا يلبث الفرناء أن يتفوفوا

ليسل يسكر عليهسم ونهسار

ب. الستم خبر من ركب المطايا وأندى العمالمين بمطون راح

جــ لا يـاْمتن قــوي نقض مـــرته إنب أرى الــدهر ذا نقض وامـــرار

د. وإني لعف الفقر مشترك الغنى سريع . إذا لم أرض داري انتقالبا

والأبيات جميلة في نظر النقاد ودارسي الأدب، وجيدة إذا توافرت فيها صحة الوزن، وصحة المعنى، وعدوبة اللفظ، كما تسوافر فيها عنصر الصدق، صدق الشاعر في الكشف عن مكنون فؤاده وصدق الحقيقة التي ذكرها في الواقع، والأبيات واضحة لا تحتاج إلى شرح أو تحليل.

\_ Y \_

وجاء ابن قتيبة (٢١٣ ـ ٢٧٦ هـ)، بعد ابن سلام ولم يقسم الشعراء إلى طبقات كما فعل ابن سلام وإنما قسم الشعر وفقاً لذوقه أربعة أضرب، الأول ما حسن لفظه وجاء معناه، والشائي ما حسن لفظه وحلا، قإذا فتشنه لم تجد هناك فائدة في المعنى، والثالث ما جاء معناه وقصرت ألفاظه عنه، والرابع ما تأخر معناه وتأخر لفظه.

وقد لاحظ ابن قتيبة أن هناك ركنين هما اللفظ والمعنى ، وأن هناك سعتين هما الجودة والرداءة أو الحسن والقبح ومسن الـركنين والســمتين

قسم الشعر إلى أربعة أضرب ،

وأورد ابن قتيبة أبياناً للضرب الأول وهــو اللفــظ الجيــد أو الجميـــل

علة الفيصل العدد (٤٣) ص ٥١

# النقد الاذي عند العرب

#### بقام: د كامل السوافيري

والمعنى الجيد منها قول أوس بن حجر :

أ ـ أبتهـــا النفس أجملي جـــزعما

إن اللذي تحلفرين قلد وقعا

وقال عنه: «لم يبتديء أحد موثية بأحسن من هذا».

ب \_ وقول حميد بن ثور:

اري بصري قد رابثي بعــد صــحة

وحسبك داء أن تصح وتسلم

وقال فيه : « ولم يقل في الكبر شيء أحسن مله ؛ .

ج \_ وقول النابغة :

كليني لهم يا المبمة ناصب

ولبل أقاسيه بطيء الكواكب .

وقال فيه : « لم يبندى، أحد من المستقدمين بأحسن منه ولا اعزب ...

د ـ وقول أبي ذؤيب الهذلي :

والنفس راغبه إذا رغبتها

وقال عنه: «حدثني الرياشي عن الأصمعي، قال: هذا أبدع بيت قاله العرب».

وعلى الرغم من أن كلاً من ابن سلام وابن قتيبة قد أصدر أحكاماً بالحسن والقبح والجودة والرداءة دون أن يعلل لحكمه ، أو يقدم لنا البراهين المؤيدة لوجهة نظره في استجادة ما استحاد واستقباح ما استقبح

فإن ذوق كل منها كان ذوقاً سامياً صقلته السدرية والمارسة ، وجلته النظرات الثاقبة في ديوان العرب ، وطراثفهم في قول الشعر ، ولا يغض من قيمة هذا الذوق أو الحكم أن ناقداً أو نقاداً لم يتفقوا مع ابن سلام أو ابن قتيبة في الحكم على أبيات بذاتها كها حدث فعلاً في مخالفة النقاد لابن

ولما قضينا مـن مـنى كل حـــاجة

قتيبة في حكمه على هذه الأبيات :

ومسح بالأركان من هو ماسح

وهذا الذوق الجهالي المعتد به عند **ابن سلام وابن قتيبة** همو ذرق ذوي البصر بالشعو والعارفين بمسالكه ودرويه .

وهذه الاستجادة لم تكن وقفاً على الشعر القديم بل تجاوزته إلى الشعر الحديث وقد نص ابن قتيبة على ذلك حين قرر أنه لا ينظر للمتقدم من الشعراء بعين الجلالة لتقدمه ، وإلى المتأخر بعين الاحتقار لتأخره إذ لم يقصر الله العلم والشعر والبلاغة على زمن دون آخر ولا خص به قوماً دون آخرين .

. ۳ ـ

وفي نهاية القرن الثالث ومستهل الرابع استدت الخصومة بين القديم والحديث ونشأ مذهبان في الشعر العربي اختصم الشعراء والنقاد حولها المذهب الأول مذهب الطبع الذي يمنله البحتري، والذي يتوخى السهولة والوضوح والجري على عمود الشعر، والمذهب الشاني مذهب الصنعة الذي يمثله أبو تمام والذي يتوخى الصعوبة والاغراب والتعقيد وقد تعصب لابي تمام عدد من النقاد وألفوا كتباً ذكروا محاسنه، وتعصب للبحتري عدد آخر واحتدم الخلاف حتى ألف الآهدي (المتسوفي

٣٧٠ ه)، كتابه الموازنة بين البحتري وأبي تمام ووقف مرقف القاضي العادل الذي يذكر محاسن وعيوب كل شاعر دون تحيز.

والذين يفضلون البحتري يرون أنه أعرابي الشعر، مطبوع . يسير على مذهب الأوائل ، لم يفارق عمود الشعر وأنه بتجنب التعقيد، ومستكره الألفاظ ووحشي الكلام ، في حين كان أبو تمام صاحب صنعة لا يسير على طريقة الأوائل ، ويتمرد على عمود الشعر ، ويسكثر من الاستعارات البعيدة . وفي هذه الفترة كان عمود الشعر هو المشعرات البعيدة . وفي هذه الفترة كان عمود الشعر هو المشعراء ، ويتفاضل به المشعراء ، ويتتكم إليه النقاد ، ويتضمن عمود الشعر سنة مبادى أو فواعد أو أصول هي ، أولا : شرف المعنى وصحته ، ثانيا : جزالة اللفظ واستقامته ، ثالثا : إصابة الوصف ، رابعا : المقاربة في البديمة ، سادسا : كثرة الأمشال السائرة .

ولا نريد في هذه الكلمة نفصيل الغولي من كل مبدأ من هذه المبادىء وايراد الأمثلة عليها، لأن ذلك سيخرج بنا عن نطاق ما قصدنا ايضاحه في هذه الكلمة.

\_ 纟\_

وفي هذه الفترة \_ نهاية القرن الثالث ومطلع القرن الرابع \_ عاش الناقد الجمالي محمد بن طباطبا العلوي صحاحب كتاب «عيار الشعر» (المتوفى ٣٢٢ه.)، وهي أخصب فترة من فنرات تاريخ الدراسات الأدبية والنقدية التي ظهر في غضونها كتاب الشعر والشعراء لابن قتيبة، وكتاب البديع لابن المعتز، وقواعد الشعر لثعلب، ونقد الشعر لقدامة بن جعفر.

وابن طباطبا شاعر يحس بالمعاناة التي يكابدها من بقرض الشعر وناقد متذوق متمرس بالنقد ، متفهم لمسالك الشعر ، يقف عند النصوص ليوازن ويقارن ، ويستجبد ويستقبح ، وهو أول ناقد جمالي عني مجوانب الجمال ، ومناحي الحسن ، حيث تحدث عن الموهبة الشعرية وصقلها ، والصياغة وعناصرها المتمثلة في اللفظ والمعنى والصور البيانية ، وظروف

القصيدة . وموضوعها . وصلتها بالحال .

لقد بدأ الحديث بأدوات الشعر فذكر منها التوسع في علم اللغة ، والبراعة في فهم الاعراب، والمعرفة بالناس وأنسابهم، والبوقوف على مذاهب العرب في بناء الشعر، والتصرف في معانيه في كل فن قالت فيه العرب وسلوك مناهجها.

وتحدث عن عيار الشعر أو علة حسنه فجعلها أن يبورد الشعر على الفهم الثاقب أما قبله واصطفاه فهو واف ، وما مجمه ونفاه فهو ناقص والعلة في فبول الفهم الناقد للشعر الحسن الذي يرد عليه ، ونفيه للقبيح

ان كل حاسة من حواس البدن إنما تتقبل ما يتصل بها محما طبعت عليه إذا كان وروده عليها وروداً لطيفاً ياعتدال لا جور فيه . وبموافقة لا مضارة معها فالعين تألف المرأى الحسن ، وتقذى بالمرأى القبيح والأنف يقبل المشم الطيب ، ويتأذى بالمنتن الخبيث ، والفم يلتذ بالمذاق الحلو ، ويجح البشع المر ، واليد تنعم بالملمس اللين الناعم ، وتشأذى بالخشن المؤذي » .

ا والفهم يأنس من الكلام بالعدل الصواب الحق ، والجائز المعروف المألوف ويستوحش من الكلام الجائر ، والخطأ الباطل ، فإذا كان الكلام الوارد على الفهم منظوماً مصق من كدر العي ، مقوماً من أود الخطأ واللحن ، سالماً من جور التأليف ، موؤوناً بميزان الصواب لفظأ ومعنى وتركيباً اتسعت طرقه ، ولطفت موالجه فغيله الفهم وارتباح له ، وألس به ٥ .

أَ وَعَلَمْ كُلَ حَسَنُ مَقَبُولُ **الاعتبالُ** كُمَا أَنْ عَلَمَ كُلَ قَبِيحِ مَنْ فَيَ الاضطرابِ والنفس تسكن إلى كل ما وافق هواها ، وتعلق بما مخالطه الله وهكذا نخلص من عبارات ابن طباطبا السالفة إلى تقرير الحقائق

التالبة :

• الأولى : أن نظم الشعر عقلي .

• الثانية : أن تأثيره عقلي أيضاً لأنه مقصود بمخاطبة الفهم ووسيلته إلى هذه المخاطبة هي الجهال أو الحسن لأن العلة في قبول الفهم الناقد للشعر الحسن أن كل حاسة تتقبل ما بتصل بها .

● الثالثة: أن السر في كل جمال هو الاعتدال، والسر في كل قبح هو الاضطراب ولذلك لا يتحقق الجمال في الشعر إلا بالاعتدال، والمقصود بالاعتدال الانسجام القائم بين صحة الموزن، وصحة المعنى، وعذوبة اللفظ.

ويرى الدكتور إحسان عباس في تقرير ابن طباطبا، أن الفهم هو القوة التي تجد في الشعر لذة مثلها أن كل حاسة تلتذ بما يليها، وتتقبل ما يتصل بها موقفاً يستوقفنا في تاريخ النقد العربي وهو الالحاح على فكرة المتعة المترتبة على الجمال في الشعر، وأن تصريف العلمة الجمالية بأنها الاعتدال دون أي عامل آخر ما يجعله يعد ابن طباطبا وأحداً من النقاد الجماليين في هذا الموقف. (١١)

كما يرى ابن طياطبا أن هذه المتعة التي يشعر بها الفهم الناقد للشعر سرعان ما تصبح وسيلة أخلاقية ، لأن ما يشعر به المتلق من اللذة تتجاوز حد الاستمتاع بالجمال وتصبح في نفاذها إلى الفهم كقوة السحر ويقدر أثر الشعر الجميل أن يستل السخائم ، ويسخى الشجع ويشجع الجبان » . وها نحن أولا نسوق أمثلة لما أورده ابن طباطبا من أشعار محكمة ، أي جيدة وجيلة :

#### أولا : قول زهير بن أبي سلمي :

وفيهم مقامات حسان وجوههم وأندية ينتابها القول والفعل على مكثريهم حسق مسن يعتريهم وعند المقلين السهاجة والبذل وإن جئتهم ألقيت حول بيوتهم عالس قد يشق بأحلامها الجهل سعى بعدهم قوم لكي يدركوهم فلم يفعلوا، ولم يكتموا، ولم يالوا وما يك مسن خير أتوه فيالهم قبل تيوارثه آباء آبالهم قبل

وهل ينبت الحظي إلا وشيجه وتغرس إلا في منايتها النخلل ثاتياً : قول النمر بن ثولب :

لعمري لقد أنكرت نفسي ورايدي مع الشيب أبذالي الدي أبتذل فصول أراها في أديمي بعد ما يكون كضان اللحم أو هدو أجمل يود الفتى طول السلامة جاهداً فكيف تدى طول السلامة تفعل

ثالثاً : قول القطامي :

والعيش لا عيش إلا ما تقربه عيناً، ولا حال إلا سوف ينتقل والناس من يلت خبراً قائلون له ما يشتهي، ولام الخطىء الهبل قد يدرك المتاني بعض حاجته وقد يكون مع المستعجل الزلل رابعاً : قول مروان بن أبي حفصة :

بنو مسطر يسوم اللقاء كأنهسم اسود فا في غيال خفان أشبل هم المانعون الجار حتى كأغا الجارهم بين السياكين متزل باليل في الإسلام سادوا ولم يسكن كأوفهم في الجاهلية أول هم القوم إن قالوا أصابوا، وإن دعوا أجا بوا، وإن أعطوا أطابوا وأجزلوا ولا يستطيع الفاعلون فعاهم وإن أحسنوا في النائبات وأجملوا

ويخم ابن صاطبا هذه الأمثلة التي أوردها بفوله : « فهاله الاشعار وما شاكلها من أشعار الفدماء والمحائين أصحاب البدائع والمعاني اللطبفة الدقيقة تجب روايتها والتكثر لحفظها » .

ولا نعتقد أننا بجاجة إلى أن نضع بد القارى، على مواطن الجمال في هذه الأمثلة التي استجبدت من الشعرا، والنفاد والدارسين قسل ابن طباطبا وبعده لأنها تحمل عناصر خلودها على مر الزمن، ونتف لحظة عند أبيات ابن أبي حفصة التي مدح فيها بني مطر وصور شحاعتهم يوم لقائهم بالأعداء حين شبههم بالأسود التي تدافع عين أشباها في الغبل وأنهم يعمون جارهم لعزتهم وقوتهم من أن يناله ضيم أو أذى، وأنهم كانوا سادة في الجاهلية والإسلام، وأنهم إذا فالوا أصابوا وإذا دعوا للنزال أو إغبائة الملهوف أو اجارة المستجير أو نجدة الضعيف أجابوا، وإذا أعطوا قيدموا أطيب ما عندهم، وأجزلوا وأكثروا منه، وأنه لو حاول غيرهم أن يفعيل مثلهم لباءت محاولاته بالنشل.

وإذا تأمننا جمال الصياغة وجدنا فيها أحكام النسج بحيث لـو حـاولنا أن نقدم كلمة عن موضعها، أو نبدلها بكلمة أخرى لما استطعنا .

وفي البيث الرابع وهو قوله :

هم القوم . إن قالوا أصابوا . وإن دعوا أجا بوا ، وإن أعطوا أطابوا وأجازلوا

من حسن التقسيم بين الاصابة في الفول. والاجبابة عنـد الــدعوة والاطابة والاجزال، عند العطاء، ما بزيد مـن روعنـه، ويضــاعف مـن حسنه في الموسيق والنغم.

وأبيات مروان بن أبي حفصة في مدح بني سطر جمبلة وحبدة عقايس النقد القديم والحديث لانها من حيث الشكل قوية الصياغة ، عكمة النسج ، عدّبة الالفاظ، ومن حبث المضمون فيها المدح بالشجاعة والسخاء والعزة ، والسؤدد والمجد ، وعراقة الأصل ، وفيها الصدق ، وهي وافية بالغرض الذي فيلت فيه .

وأورد ابن طباطبا بعد ذلك أمثلة وشواهد للأشعار المحكمة وسنن العرب وتقاليدها ، والأبيات المتفاوتة النسج ، والأبيات التي أغرق قائلوها في معاليها كقول النابغة الجعدي :

بلغنا السياء بجدة وتـــكرما وانا لـنرجو فــوق ذلك مــظهرا

وقول زهير :

لو كان يقعد فوق الشمس من كرم قـوم بـأولهم أو مجـدهم قعــدوا

ثم تحدث عن الشعراء انحدثين الذبي سلكوا سبيل الأوائل في المعاني التي بالغوا فيها والأشعار الغثة المتكلفة النسج والشعر الحسين اللفظ الواهي المعنى، والتشبيهات البعيدة والغلو، والمعاني المشتركة أو السرقات

والشعر الفاصر عن الغايات، والشعر البردي، السبح، وأورد لـه بعض الأمثلة عد العبارة الاتبة:

« رس الأبيات المستكرهة الألفاظ، القلقة القوافي، الرديثة النسج علبست تسلا من عيب يلحقها في حشوه أو فوافيها أو ألفاظها أو معاليه » .

ومنها أولا قول أبسي العيال الهذلسي :

ذكرت أخسى فعساودني صدائع السرأس والسوصب فاكر الرأس مع الصداع فضل أي حشو وزيادة لا داعي فد.

رثانيا فول أوس بن حجر :

وهمم لمقسل المال أولاد علمة

وإن كنان محفساً في العمــومة محــولا فقوله المال مع مقع فضل لأن كلمة المقل نعني المقل في ماله . وقالك فول الاخر :

ألا حبــذا أرض بهــا هنـــد وهند أتـى من دونها النـأي والبعـد فقوله البعد مع ذكر النأي فضل لأن البعد تعبى النأي .

ورابعاً قول الأعشى :

فرميت غفلـة عينـه عـن شـاته فاصبت حبـة قلبها وطحـاها

ونكتفي مذه الأبيات التي عاب نسجها ابن طاطا ، وعلل لرداءة لحه .

وبعد فنعتقد أننا قد ألقبنا الأضواء على بعض الجوانب الحمالية في النقد الادبي عبد العرب، وعلى الناقد الدي العراجية النقد الادبي عبد العرب، وعلى الناقد الدي الناقب في رصبه وحماله وروده على الفهم الثاقب في رصبه واصطفاه ذلك المهم فهو الحسن الجميل الكامل، وما بحمه ونفاه فهمو النبيح الناقص والذي فرز أن الفهم يأنس من الكلام بالعدل الصواب الحق ويستوحش عن الكلام الجائر والخطأ الباطل.

م أعظم اس طباطبا ناقداً ، وما أشد حاجتنا لدراسة مقايبس الجال عند، وعماء غبره من النقاد العرب الذين نعرضوا لمغض من أقدارهم ، والطعن في موازية مالنقابة .

ونختم كلمتنا بعبارة الناضي على بن عبد العثرية الجرجانسي صحب الوساطة التي يقول فيها : « وللنضل آثار ظاهرة فحتى وجدت وشعهدت فصاحبها فاضل ، فإن عثر له من بعد عبى زلة انتحل له عشر صادق ، فإن أعوز قيل زلة عالم ، وقل مس خلا منها ، وأي السبحال المهذب » .

علم النميات هو علم تعرف به أنواع النقود التي ضربت في أزمنة مختلفة وبلاد شتى وفي أيام ملوك وقياصرة متنوعين . والنميات جمع نمي . وهي كما في القياموس صنحة الميزان أو الفلوس والدراهم التي فيها رصاص أو نحاس ، والواحدة نماء والحمع نمامي ، وهذه الكلمة متقاربة مع لفظة ضا نفس المدلول في اللغتين اليونانية واللاتينية ، ومنها أخذ الفرنسيون كلمة numismatique .

# العمالة العربية في مختلف العصور

بقلم: عبد العنين بنعبدالله

ولم يكتب في هذا الموضوع من علماء الإسلام ومؤرخيه إلا أفراد فلائل منهم البلاذري في آخر مصيفه (فتصوح البلسدان). والمقريزي صاحب الخطط في (رسالة في النقود الإسلامية) عني بنشرها الشدياق، ثم أعيد بشرها عام ١٩٣٣م. (وهي تند من كتبه البلاذري)، وهناك كتاب ثالث هو الحزء العشرون من (اخطط التوفيقية الحديدة) له علي باشا مبارك أفرده للنقود العربية، فتم بذلك موضوع تلك النقود من صدر الإسلام إلى عام ١٨٨٢ ه (المواصق عسام المحدر الإسلام إلى عام ١٨٨٢ ه (المواصق عسام والمكيال) تاليف مصطفى الذهبي الشافعي، وهنالك أبضاً والمكيال) تاليف مصطفى الذهبي الشافعي، وهنالك أبضاً والملقشندي.

أما فى اللغات الأجنبة ، فأهبه ما كتب فى هذا الباب وسالة النقيد لدم . دوساسي . وقبل أن برسم لدوحة عن تساريخ التقسود المغربية ، نرى من الواجب التمهيد ضا بلمحة في تاريخ النفارد العبربية وكذلك الأحنبية .

#### لحة تاريخية

كان الناس يتعاملون أول الأمر بالمقايضة قبل أن بعرفوا النقبود ، ويُقال بأن أول أمة تعاملت بالنقود هي اللوذية في من القرن

السابع الميلادي، وقد ذكر أنستاس المسكرملي في كتبه (النقود العربية) أن بلاد فارس تعلمت صرب النقود من لوذية على أثر تغليها عليه عام ٤٤٥ قبل الميلاد، وكانت النقود، في أول أمرها، تضرب مربعة ثم جعلوها مستديرة، وقد علم اللوذبون العالم النقود المقطوعة محمم معين ووزن معين وضعيها بطابع الملك كفالة لقيمته، وهكذا شاع استعال النقود المقطوعة في جرز المتوسط



عمة القبصل العدد (١٣) ص ٥٩

واليوثان وأوروبا ، وعندما غت ثروة أثينا واتسع إطار تجارتها كانت نقودهما تحتل مركزاً مهمماً في الأسمواق لا سيما في حموض المتموسط، ولم يستعمل الرومان النقود إلا حوالي عام ٣٥٠ قبل الميلاد حيث ضربوا نقرداً نضية على غرار الدراخمة أي السدرهم اليوناني وصغروها إلى سدس حجمها الأصلي بعد استيلائهم على جنوب اليونان عام ٢٦٨ قبل

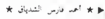
على أن القرطاجيين ، وهم من الجنس العربي لسرجوع عنصرهم إلى الكنعانيين سكان فينيقيا (أي ساحل لبنان)، هم أسبق الأم إلى استنباط النقود الجلدية الستي كانوا يستعملونها استعمالنا اليوم للأوراق المالية ، على أذ أول أمة استعملت الأوراق البنكية في شبه شكلها الحالي هيي أمية الصين كما أورد ذلك ابن بطوطة في رحلته حيث أشار إلى وجود (أوراق) بقدر الكف مطبوعة بطبابع السلطان وإذا تمزقت حملها إلى دار السكة ليأخذ عوضها.

وكان الأنباط في جنوب شرقي الأردن قد انتبسوا من اليونان ضرب النفود ، وأول من فعل ذلك منهم الحارث الشالث وكانت للدولة التدمرية نفود في أحد وجهبها صورة وفي الوجه الآخر أحرف ، أما العرب قبل الإسلام فإنهم كانوا يتعاملون بنقود كسرى أي الدراهم والدنانير ، وكان الدرهم فضياً والدينار ذهبياً على الأغلب ووزنه مثقـال ، وكان إلى جانب هذين النقدين نقود نحاسية .

وروي عن الزمخشري أن الدينار قطعة من فضة وهـو خـلاف المشهور ، كما يدل على ذلك قول الشاعر الـذي شبه الـدينار بـالشمس والدرهم بالقمر:

#### ويظلم وجه الأرض في أعين الورى بلا شمس دينار ولا بدر درهم

ويرى المقريزي أن النقود النحاسية لم تكن معروفة في القــــديم ، وهــــو خطأ لوجودها عند الرومان والبونان .









وكانت قيمة اللدينار تختلف من ١٠ دراهـم إلى ١٣ أو ١٥ درهماً حسب خلوصها أو زيفها ، ويقدر الدبنار بنصف ليرة فرنسية ذهبأ أو نحـو العشرة فرنكات دهبية . وجاء في الخطط التوفيقية لعلى بساشا مبارك (ج ٤ ، ص ٤٦) أن قبمة الدينار هي خمسة عشر فرنكاً ذهبياً .

وكانت الدواهم الفارسية ثلاثة أنواع منها البغلية ، أما الدنانير فقد عرف العرب منها صنفين: الهرقلي أو الرومي، والكسروي أي الفارسي . وقد ظل العرب بعد الإسلام يتعماملون بسالنقود السرومية والفارسية ، فلما ضربوا نقودهم أبقوها على شكلها الرومي والفارسي بكتابتها ونقوشها ، حتى إن خالد بن الوليد يوم ضرب باسمه نقوداً في طبرستان عام ١٥ أو ١٦ هـ ، جعلها على رسم الدنانير الرومية . ويقول المؤرخ الألماني ميلر بأن خالداً أبق على أحد وجهي هذه الدنانير صورة الصلبب والتاج والصولجان ونقش على الوجه الآخر اسمه اليوناني ، وقد لاحظ الأستاذ أنستاس الكرملي أن هذا يتناقض مع ما قاله المقريزي من أن عمر بن الخطاب هو أول من ضرب النقود في الإسلام، ويربد الأستاذ الكرملي أن بستنتج من رواية (ميلـر) أن ضرب النقود باسمه كان من أهم الأسباب التي دعت عمر بن الخطاب إلى تنحيته عن قيادة الجيش ، وأن عزله كان بعد فتح الشام والقدس لا في واقعة الرموك، والذي حل الأستاذ الكرملي على هذا الاستنتاج كون خالد بن الوليد لم يكترث للعزل بـل ظمل على ولائـه لعمـر وحـارب في جملة الجند وهذا استصغار لإيمان خالد الذي كان يرى أن طاعة الخليفة ولو مخطئاً هي طباعة للرسول.

أما عبد الله بن الزبير فهو أول من ضرب النقود مستديرة في مكة المكرمة ، وضرب الأمراء والولاة في عهد الخلفاء نقوداً في طبرستان عــام ٢٨ هـ، ولكن أول من ضرب النقود الرسمية عربية مستقلة في الإسلام وأوجب التعامل بها ، كما يقول الأستاذ الكرملي وأبطل استعمال النقود الرومانية والفارسية ، هو عبد الملك ابن مروان ، خامس أمراء بني أمية ، بإشارة محمد الباقر بن على بن الحسين ، ولكن ابن الأثير ينسب فضل هـذا الرأى لخالد بن يزيد بن معاوية ، وقد عرفت دنانير عبد الملك بالدنانير الدمشقية ، وأمر عامله على العراق الحجاج بن يوسف الثقيق بضرب الدراهم ، ثم صار أمراء العراق يضربون النقود لبني أميـة . وفي معلمة الإسلام أن الحجاج اتخذ دارأ للضرب وجمع فيها الطباعين ، فكان يضرب المال . . . ثم أذن للتجار وغيرهم أن تضرب لهم الأوراق واستغلها من فضول ما كان يؤخذ من فضول الأجسر للصناع والطباعين

وحينا غلب هارون الرشيد نقفور ملك البيزنطبين ، فرض عليه غرامة مالية بنقش على أحد وجهسي نقودها (هارون السرشيد) وعلى الآخر (الأمين والمأمون) . وقد استعمل العباسيون الحجارة الكريمة كما تستعمل الحوالات المالية اليوم .

والقيراط معرب كذلك عن اليونانية وكان وزنه يختلف بحسب البلاد، فبمكة ربع سدس دينار (أي ١/٢٤) وبالعراق نصف عشرة (أي

مجلة القيصل العدد (٤٣) ص ٦٠

1/٢٠) كما في القاموس ، ومن أغرب ما ورد في مجلة هسبريس (ج٢٣ سنة ١٩٦٣م) أن صلاح الدين الأيوبي ضرب عدداً من النقود الذهبية والفضية ليسحب من الرواج العملة النزجاجية التي كان الخلفاء الفاطميون قد اضطروا إلى استعافاً.

#### النقود المغربية

ويجد الباحث نتفأ مبعثرة من تاريخ النقود المغربية في جملة المصنفات التاريخية والرحلات والمتراجم، إلا أن هنالك كتبأ أفاضت في هذا الباب كرحلة الحسن بن محمد الوزان المعروف يد (ليون الإفريق)، وإذا أضفنا إلى ذلك ما أورده ابن يسطوطة في رحلته (ج 3، ص ٣٣٦) والمقريزي وابن فضل الله العمري والنزياني، نم ما جاء في مصادر أخرى ككتاب النميات والنقود الإسلامية للأستاذ سوفير Sauvaire (١٨٨٢ – ١٨٨٨م) والعملة الإسسلامية لـ رص ١٧٩٥) وكذلك النماذج الحفوظة في المتاحف ودور الإثار يمكننا أن رسم صورة عن النقود المغربية وتطورها وشكلينها وقيمتها خلال العصور.

وقد ذكر الأستاذ ماسينيون في التعليق المذي حرره حول رحلة (ليون الإفريق) بعنبوان (المغبرب في السبنوات الأولى للقبرن السادس عشر) (ص ١٠٠) لائحة لدور السكة في المغرب أيام الحسن الوزان، أي أواخر القرن العباشر مشيراً إلى وجودها بقباس (لسبك الذهب والفضة)، ومراكش (كذلك)، وتنزيت (الفضة)، وتيوت بسوس (الحديد)، وهسكورة (السذهب)، وأرمور (الذهب والفضة)، وسلا (الذهب والفضة كذلك)، ونون وسبتة (ما بين القرنين الحادي عشر والخامل عشر الميلادين)، وسجلماسة (الذهب والفضة ما بسين القرنين الحادي عشر والخامل عشر والخام

غير أن العملة لم تكن إذ ذاك منتشرة في كل مكان ، لأن المقايضة كان لا يزال العمل جارباً بها ، وقد ذكر الحسن بـن محمـد الـوزان أن الفضة لم تكن تستعمل في عصره بسـوس ومصـمودة وهسـكورة وتـادلا والحوز إلا حلياً للنساء لا للتعامل .

#### أنواع النقود في المغرب

وكان هنالك نوعان من النقود ، نفود حقيقية مسكوكة كالسدينار الذهبي والدرهم الفضي والفلس المصنوع من معدن البليون ، ونقود معظمها غير موجود وإنحا تتخذ أساساً ومقيساساً لغيرها من التقسود الموجودة ، منال ذلك المثقال العربي الذي كان يساوي في القرن الشاني ما بين ١٠ و ١٥ أوقية وما بين ٤٠ و ٦٠ موزونة ، ورغم أزمة الوفرة أو القلة التي طرأت على التنابع بخصوص الذهب والفضة بعسد القسرون الوسطى ، فإن قيمة الفضة الشرعية ظلت على ما كانت عليه في الصدر

الأول أي سبع قيمة الذهب ، في حين أن المعدنين كأدت قيمتها تتعادل يل تجاوزت قيمة الفضة قيمة الذهب على أثر اكتشاف معادن الاسريز ونضوب معين معادن الفضة القديمة .

وكانت بباب منصور العلج أيام السعديين بحكناس الربعة عشر مائة مطرقة تضرب الدينار دون ما هو معد لغير ذلك من صوغ الأقراط والحلي ا (النزهة ، ص ٩٥) ، وقد عثر في أبي الجعد على اثنين وثمانين ديناراً ذهبياً ، ٢٨ منها نزن ٣٠٨٠ غرامات (توجع إلى عهد مولاي محمد المسلوخ) و ٥٥ قطعة من وزن ٤٩١١ غرامات (عهد مولاي زيدان) أي أكثر من الوزن الشرعي السدي أوصله البعض إلى ٤٠٤١٤ غرامات (راجع كتاب Berthes حول النميات).

وقد أصبح للدينار بعد وقعة وادي الخازن تفاق لدي التجار والإنجليز الذبن اغتنموا هزية البرتغاليين لبيع منسوجاتهم بالذهب ومبادلتها كذلك بالسكر والجلود المدبوغة وملح البارود . وفي أيام العباسيين بلغ وزن الدينار ثلاثة غرامات ، ومنذ عهد المولى إسماعيل أبطل التعامل بالدينار الذهبى اللهم إلا ذلك النوع الصغير التابع الذي ضرب بالرباط عام ١٢٠٢ ه/ ١٧٨٧ م، والـذي كانت قيمته تعادل أربعين (موزونة) . وهكذا انتهى عهد المغرب بالمثاقيل الذهبية التي استعيض عنها بمثاقيل قياسية من فضة ، فكان الدبنار الفضى بزن ۲۸ غراماً ما بـين سـنني (۱۱۷٤ ــ ۱۲۰۲ هـ) (۱۷۲۰ ــ ١٧٨٧ م) ويساوي ريالا عام ١٣٦٦ ه/ ١٨٤٩ م، ويزن ٢٦ غراماً عام ١٣١٧ه / ١٨٩٩م، وصار وزن المثقال القياسي يتناقص حــتي بلــغ ١,٧٨ غــراماً مــا بــين سيمنتي (١٣٢١ ــ ١٣٢٣هـ) (١٩٠٣ ــ ١٩٠٥ م) ، أما بالنسبة للدرهم فقد كان الدينار يساوي في الصدر الأول عشرة دراهم وستانة فلس ، وأيام المرابطين والموحمدين مثقالا وعشرة دراهم ، وأبام المرينيين والسعديين والعلويين ١٥ درهماً . ولكن فقهماء المذهب المالكي يشيرون إلى اختلاف قيمة سعر الدينار تبعأ لموضوع الصرف، قال شاعرهم:

والصرف في الدينار (يب) فاعلم في الدينار (يب) فاعلم في الدينار (يب) في الدينار في الدينار (يب) في الدينار (يب)

ملاحظين أن السعر همو ١٢ (بسب) في السديات والعقدود والأنكحة والقسم ، ويظهر أن اختلاف قيمة الدينار راجع لخلوص هذه العملة أو زيفها .

#### الدنائير

الدينار اليوسفي: (المنسوب إلى الخليفة يوسف الموحدي) المن بسالأمانة، ص ٤٨٤، ابن خلكان (الاستقصا، ج ١٠ ص ١٦٤).

الدينار المريني : تتجلى قيمته في قونه الشرائية ، حيث حج الشيخ زروق بمائة وسبعين ديناراً (الجذوة ، ص ٦٤) .

دينار ابن الطالب : هو الدينار الفاسي المنسوب لأحمد بسن محمد ابن الطالب أمين دار السكة بمراكش المتوفي عام ١٠١١ ه/ ١٦٠٢م، الأعلام للمراكشي ، ج ٢ ، ص ٤٥ .

دينار جشيمة : (الن بالأمانة ، ص ٣٩٣) هن تعني المزيفة (كيا في المعاجم) أم الفهبية عند كايانكوس (Gold Dinars) ابن عذاري ، ج ١ ، ص ٢ .

Provençal, Notes d'histoire almohade Hesp. TX 1930 p. 51 A.Bel; Centribution á l'étude des dirhems de l'Espagne Almohade Hesp. T XVI 1933 p. 7

الدنانير الفضية العشرية : (البياد المغرب، ج ٠٣ ص ٤١٢ ، طبعة الرباط، ١٩٦٠م) .

دينار يحيى المعللي بسبتة :

Mateu y Liopis - Dinares de YAHYA Al-Mu'lali de Cepta y mancuses barceloneses - Al-Andalus, vol XI, fax 2, 1946 id, vol XII, fax. 2, 1947.

الدينار الأندلسي : عام ١٣٧٨ هـ/ ١٨٦١م، ذكر دوزي

Hist, des musul, d'Espagne, T I P. 282.

أن مسيحيي قرطبة أدوا يوماً من الأيام ضريبة فوق العادة بلغت صائة ألف دينار وقومها بأحد عشر مليون فرنك بقيمة الصرف عام ١٨٦١م، مقدمة ابن خلدون، م ١، ص ٤٦٥، طبعة بسيروت. البيان، لابن عدّاري، ج ٣، ص ٤١٢، طبعة الرباط. نزهة الحادي، ص ٩٥.

Massignon: Le Maroc dans les premières années du 16è S. 1906 p. 102.

دينار أبو المهاجر التابعي: الاستقصا، ج ١٠ ص ٣٥. الحلة السبراء، ج ٢، ص ٣٢٤، ط. ١٩٦٣م.

وكان الدينار يساوي :

١ \_ في الصدر الأول عشرة دنانير وستانة فلس.

عِلمُ القيصلِ العدد (٤٣) ص ٦٢

٢ \_ وأيام المرابطين والموحدين مثقالا وعشرة دراهـ .
 ٣ \_ وأيام الموينين والسعديين والعلويين ١٥ درهما .

#### التدراهم

أما الدرهم فهو عملة قضية أصلها بوتاني (الدراخمة) ، وقد استعملها الفرس في ثلاثة أنواع منها البغلية ، وضرب الحجاج بسن يوسف الثقني دراهم بالعراق ، وكان الدرهم البغلي يُساوي تمانية دوائق والمغربي ثلاثة ، فأمر عمر بن الخطاب بالنظر إلى الأغلب في التعامل فحددت فيمة وسطى وهي سنة دوائق ، والبغلية نسبة إلى بغل وهو اسم يهودي ضرب تلك الدراهم (راجع البرهان القاطع ومجمع البحرين) .

وقد عثر في مدينة وليلي الإدربسية على سنة دراهم سكت في واسط (مقر الحجاج بن بوسف الثقني بين البصرة والكوفة) عام ٩٥ ه/ ٧١٣م ، ودراهم ضربت في مدينة السلام عام ١٥٧ ه/ ٧٧٣م، وأخرى على نبوعين ضربت عنام ١٧١ه / ٧٨٧م، ودراهم سكت باسم خلف بن الماظي عام ١٧٥ هـ/ ٧٩١ م، وأخرى ضربت في وليلي نفسها باسم المولي إدريس الثاني عام ١٨١ هـ/ ٧٩٧م ، واخرى باسم المولى إدريس عام ١٨٣ ه / ٧٩٩م ، وأخرى باسم قيس بن يوسف عام نيف ومائة وثمانين للهجرة تقش عليها : لا إله إلا الله وحده لا شريك له (هسيريس Hesperis ج ٢٣ ، عام ١٩٦٣ م) ، وبالعثور على درهم إدريسي يتأكد أن المغرب الأقصى هو أول بلد في المغرب العبربي والأندلس سبك الدراهم خلافاً لما ورد في تاريخ الذهبي من أن أول من ضرب الدراهم في بلاد المغرب هو عبد الرحمن بن الحكم الأموي القائم بالأندلس في القرن الثالث وإنما كانوا يتعاملون بما يحمل إليهم من دراهم المشرق (الحاوي للفتاوي . للسيوطي، ج ١، ص ١٠٣).

وقد أمر المنصور السعدي بضرب السكة منحسة وسميت دواهم ( تاريخ الدولة السعدية ، ص ٦٦ )

Chrenique anenyme de La D.S.

وأول من أعاد تدوير الدرهم بالمغرب المامون الموصدي عام ٦٢٦ ه ، ١٢٢٨ م ، وكان الهدي قد ضربه مربعاً (الأعلام للمراكشي ج ٦ ، ص ٣٨٦) . وكان الدرهم يُعادل جزء من عشرة أو تلاثة عشر أو خسة عشر من الدينار الذهبي تبعا خلوصها أو زيفها كها يُعادل الأوفية .

وذكر ابن بطوطة في رحلته (ج ، ص ١٧٩) أن دراهم المغرب صغيرة وفرائدها كثيرة (أي أن ها قوة اقتنائية كبرى كها يقول رحال الاقتصاد) وإذا تأملت أسعار المغرب مع أسعار ديار مصر والشام لاح فضل بلاد المغرب فالدرهم الفضي بمصر كان يساوي إذ ذاك سنة دراهم من دراهم المغرب ، ومع ذلك فإن نفس العدد من الأوقيات من اللحم مثلاً ، كان يباع بمصر بدرهم وفي المغرب بدرهمين . . والفواكه

أكارها بجلوب من الشام وهمي كثيرة إلا أنها ببلاد المغرب أرخص . وقد كان الفلس المصري يساوي ثمن الدرهم المغربي ، والوطل هناك بثلاثة أرطال مغربية . . وهكذا فبلاد المغرب كانت أرخص بلاد الله أسعاراً .

وقد ذكر الحضيكي في رحلته أنه كان على الحاج أن يصرف دراهمه بالذهب لأنه يروج في كل بلد ، بخلاف هذه السدراهم الإسماعيلية فرواجها في عمالة المغرب، فإذا خرجت منها فلا تروج إلا ببخس، .

وقد أمر المولى محمد بن عبد السرحمن بضرب الدرهم الشرعي عام ١٢٨٥ م المراكبة وحده في المعاملات والأنكحة والعقود وفيد أرجعه بدلك إلى أصله الذي أسيه سيلفه عام ١١٨٠ ه/ ١٧٦٦ م ، وقيمته عشرة دراهم في المثقال ويعاقب كل من خالف ذلك . (الاستقصا ، ج ٤ ، ص ٢٣١) .

و (الدرهم الحسني) أو (الحسني) فقط كان يساوي العشر الواحد من الريال (١/١٠) وقد أضاف المولى عبد العزيز إلى الـدرهم أربعة نقود من (البرونز) هي الموزونة وقيمتها الاسمية سنتيم واحد والـوجهين، أيموزونتان النتان.

وكان الدرهم الفضى الصحراوي مربعاً في العهد الموحدي يتعامل به في الصحراء ولكنه في الغالب مبدور الشكل يحمل في أحد وجهيه اسم مكان السلك أو الضرب (تبطوان أو الرباط أو مسراكش أو فاس ) وفي الوجه الآخر قيمته . وقد تم سك الدرهم المغربي الصحراوي في عهد السلطان مولاي السرشيد والمولى سلمان ، وزبف وزنه من الفضة المذي انخفض إلى (غرام ونصف ببدلا من غرامين وربع الغرام) ، وكان الندرهم يحمل اسم السلطان الذي سكه . وقيد استمر هذا النظام إلى عهد السيلطان الحسين الأول الذي ضرب العملة في أوروبا ورفع الوزن الشرعى للدرهم إلى (غرامين وربع الغرام) أي (٣٠) سنتياً فرنسياً ، وقمد ذكر ابن حوقل أن دار السكة كانت تضرب بالأندلس كل سنة ما قيمته مانتا الف دينار ، وكان المدرهم يُسماوي ١/١٧ (جنزء من سبعة عشر جنزءُ من الدينار). (كتاب المالك والممالك ، طبعة Googe ، ص ١٩٤ . النفح ، يح ١ ، ص ١٣٠ . ووزنه بالأندلس ٣٠٣ غـرامات . راجع : الـرطل W. Hinz · Islamische ... etc ) كما كان الدرهم يطلق أيضاً على ثوب من الحرير والقطن (رسالة الحسبة لابن عبد الرؤوف، ص ٨٦، ودوري. ج ١ ، ص ٢٣٨ ) ـ

ــ « المراهم في أحكام فساد الدراهم » لأحسد بن عبد العزيز الحلالي ( الحزائة الملكية بالرباط) ٤٠٧٦ .

ــ رحلة ابن بطوطة، ج ۲، ص ۱۷۹.

- الدرهم والدينار: مقدمة ابن خلدون، ج ٢، ص ٤٥٦، الأصداف المنفضة عن حكم صناعة دبنار الذهب والفضة ٥ ألفه أحمد صدون الجزنائي في دار سكة أحمد الذهبي ووصف عملية سبك الذهب بهذه الدار وأحكام السكاكين. (نسخة بسلكتبة الكنونية بطنجة).

- الدراهم السعدية (تاريخ الدولة السعدية ، ص ٦٦) .
- \_ الدرهم في الأندلس (إسبانيا المسلمة ، ص ٧٦) ، (الموسوعة الإسلامية ، ج ٢ ، ص ٣٢٨) .
- الدرهم الشرعي في عهد السلطان سيدي محمد بن عبد الرحن العلوي (الاستقصاء ج ٤ ، ص ٢٣١) .
- الدرهم والدينار ـ صحيفة معهد الدراسات الإسلامية في
   مدريد ـ ص ۲، عدد ۱ ـ ۲.
  - \_ أربعة قرون من تاريخ المغرب \_ مارتان ، ص ١٢ .

ثم صار الريال يساوي عام ١٩٤٩م، ١٣ درهماً ونصف الدرهم و ٢٩٠٨ الله عام ١٩٩١م، ١٣ درهماً ونصف الدرهم و ١,٢٩٦ فلسأ، وفي عام ١٨٩٩م، صار الريال يعادل عشريين قرشأ و ٣٠١٢٠ من الفلوس، وفي عام ١٧٨٨م، ضربت في إسبانيا سلسلة من النقود المغربية وكانت هنالك نقود تسمى بالزلاغي نتجزا إلى نصف فلس وثلثه وربعه وخسه.

وكان الدبل (وهو تكبير دبلون عند الإسبان) يستعمل في فاس وهسكورة وتونس وتساوي قيمته عند كل من الميرينيين والحفصيين وبني الأحمر في غرناطة ما يعادل ١٣,٥٠ فرنكاً.

أما العملة التي كانت أساس التعامل بالمغرب في العهد الحسني فما بعد فقد وصفها الدكتور فسجيربر في كتابه (الدار البيضاء والشاوية عام ١٩٠٠م) حيث ذكر أن أساس نظام العملة كان هو المنقال المستعمل مثلاً في المعاملات العقارية والبيوع بالمزايدة والذي كانت قيمته تعادل ٣٠ سنتياً فرنسياً بالصرف الوقتي إذ ذاك ، وكان المنقال يصرف هكذا:

- المثقال = ١٠ أوقيات .
- الأوقية = ٤ موزونات.
- الموزونة = ٦ فلوسي .
- الفلس = ٣ قواريط.

غير أن هذه النقود كانت مجرد عملة تقديرية للحساب ، أما العملة الرائجة فهي :

النقود الذهبية : اللوبز ٢٠ فرنكاً فرنسياً . النقود الفضية :

. . .

ــ الريال = الدووو (الإسباني) = ؛ فرنكات .

- نصف ريال = ٢ بسيطات = ٢ فرنكات (أو فرنكأ أو ٦٠ قرشأ).

- ــ ربع ريال = فرنكأ واحدأ .
- ـ ۱/۱۰ ريال = ٥٠ س إسباني = ٤٠ س فرنسي .
- ـ ۱/۲۰ ریال = ۲۰ س إسبانی = ۲۰ س فرنسی .

#### عملة النحاس:

- ـ نقود إسبانية تساوي ١٠ أو ٥ س .
- ـــ موزونة واحدة تساوي أقل من سنتيم .
  - قلس يساوى عشر موزونات .

# MAN CAN ACRI

ربيته عن عمو بن المخطب و من ما الله عنه أنه قال المطر مم مان مم منه الملطب تسمس و أهسن منه الصبر عن محارم الله . وعن سعيد بن جبير قال : الصبر اعتراف العبد لله بما أصبب فيه واحتسابه عنى الله ورجاء ثوابه . وقد يجزع الرجل وهو يتجلد لا يرى منه إلا الصبر .

يقول الله جل شأنه ﴿ ولنبلونكم بشيء من الخوف والجوع ونقص من الأموال والأنفس والثمرات وبشر الصابرين. الذين إذا أصابتهم مصيبة قالوا إنا لله وإنا إليه راجعون. أولئك عليهم صلوات من ربهم ورحمة وأولئك هم المهتدون ﴾(١).

فالآية تشير إلى الذين إذا أصابتهم مصيبة ، لم يزعزع هذا من إيمانهم بالله وأنهم راجعون إليه ، فيذكرهم ما أصابهم بـذلك المصير فيتســأوْن بترديده ليصرفوا الشيطان عنهم . هؤلاء امتدحهم الله جل شأنه ووصفهم بأنهم المهتدون .

وقد ورد في ثواب الاسترجاع وهو قول الإنسيان عنيد ابتيلاء الله ليه باختيار عزيز عليه مثلًا : إنا لله وإنا إليه راجعون ، أحاديث كثيرة منها مــا رواه أحمد بسنده عن أم سلمة قالت: أتاني أبو سلمة يوماً من عند رسول الله صلى الله عليه وسلم نقال: لقد سمعت من رسول الله قولا سروت به . قال: لا يصيب أحداً من المسلمين مصيبة فيسترجع عن مصيبته ثم يقول: اللهم أجرن في مصيبتي وأخلف لي خيراً منها إلا فعــل ذلك به . قالت أم سلمة : فحفظت ذلك منه . فلما نوفي أبو سلمة استرجعت وقلت اللهم أجرني في مصيبتي وأخلف لي خيراً منها ثم رجعت إلى نفسى. فقلت: من أين لى خير من أبي سلمة؟! فلما انقضت عدتي استأذن على رسول الله صلى الله عليه وسلم وأنــا أدبــغ إهـــاباً لي . فغسلت يدي من القرظ وأذنت له فوضعت لـه وسادة أدم حشوها ليف فقعد عليها فخطبني إلى نفسي . فلها فرغ من مقالته ، فلت يــا رســـول الله : ما بي أن لا يكون بك الرغبة ولكني امرأة في غيرة شديدة ، فأخاف أن ترى مني شيئاً يعذبني الله به ، وإنا امرأة قد دخلت في السن وأنا ذات عيال. فقال صلى الله عليه وسلم: أمَّا ما ذكرت من الغيرة فسوف يذهبها الله عزَّ وجل عنك ، وأما ما ذكرت من السن فقد أصابني مثـل الـذي أصابك ، وأما ما ذكرت من العيال فإنما عيالك عيالي . قالت فقد سلمت لرسول الله . ففالت أم سلمة بعد : أبدلني الله بأبي سلمة خيراً منه رسول الله صلى الله عليه وسلم .

وروى الإمام أحمد عن أبي سفيان قال : دفنت ابناً لي فاني لني

القبر إذ أخذ بيدي أبو طلحة الخسولاني فـأخرجني وقــال لي : ألا

أبشرك ؟ قلت : بلى . قال : حدثني الضحاك بن عبد الرحمن بن عارب عن أبي موسى قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : قال الله : يا ملك الموت قبضت ولد عبدي . قبضت قرة عينه وثمرة فؤاده ؟ قال : نعم ، قال : ثما قال ؟ قال : حمدك واسترجع . قال : ابنوا له بيتاً في الجنة وسموه بيت الحمد » (") .

فالصبر فضيلة من أسمى الفضائل الإنسانية ، وهي مقياس صادق لحسن إيمان العبد وقوة صلته بالله عز وجل . ومن أجل علو منزلة فضيلة الصبر ورفعة شأنها ، فقد ذكرت في القرآن سبعين مرة ولم تذكر فضيلة أخرى جذا المقدار .

ولقد قرن الله جل شأنه الصبر بالصلاة في قوله تعالى ﴿ واستعينوا بالصبر والصلاة ﴾ (\*) ، وفي قوله : ﴿ وأمس أهلك بالصلاة واصطبر عليها ﴾ (\*) ، لأن الصلاة والصبر معاً ذريعة الاستعانة على ما يلاقي المؤمنون في طريق الحق من الشدائد .

قال أبو العتاهية في تفسير ﴿ واستعينوا بالصبر والصلاة ﴾ أي استعينوا بالصبر على مرضاة الله واعلموا أنها من طاعة الله ، كها أن الصلاة من أكبر العون على الثبات في الأمر ، ولذا فإن الرسول صلى الله عليه وسلم كان إذا حزبه أمر فرع إلى الصلاة .

وروى ابن جرير بسنده أن ابن عباس رضي الله عنه ، نعي إليه اخوه وهو في سفر فاسترجع \_ أي قال : إنا لله وإنا إليه راجعون \_ ثم تنحى عن الطريق فأناخ (جمله) فصلى ركعتين أطنال فيها الجلوس ، ثم قام يمثي إلى راحلته وهو يتلو ﴿ واستعينوا بالصبر والصلاة وإنها لكبيرة إلا على الخاشعين ﴾ .

كما قرن الصبر بالحق في قول الله سبحانه ﴿ وتسواصوا بسلحق وتواصوا بالصبر ﴾ . لأن الداعين إلى الحق لا بدَّ لهم من التذرع



#### بقام: د. محمد سيلام مدي

بالصبر الذي يمنحهم القدرة على مواصلة السير في طريق الدعوة . وطريق الدعاة إلى الحق غالباً مفروش بالأشواك ومليء بالمضابقات . فالله سبحانه يؤكد لنا أن الإنسان لني خسارة وهالاك ، واستثنى من جنس الإنسان عن الخسران الذين آمنوا بقلوبهم وعملوا الصالحات بجوارحهم وتواصوا بالحق وهو أداء الطاعات وترك المحرمات وتواصوا بالصبر على المصائب والأقدار .

والصبر ملكة الثبات والاحتال تهوّن على صاحبها كل ما يلاقيه ، وتربي في نفسه ملكات الخير ، فما مسن فضيلة إلا وهمي محتاجة إلى الصبر ، ومتى رسخت ملكة الصبر في نفس الإنسان سمي صاحبها «صبوراً » أو «صباراً » ، ولا تتحقق هذه الملكة إلا بعد رياضة روحية وتعوّد نفسي . ولذلك فقد أمر الله تعالى بالصبر ، وإنما يكون الامتثال لأمر الله بتعويد النفس على تحمل المكاره ومواجهة الشدائد .

وعلى ذلك جرى النبيي عليه الصلاة والسلام وأصحابه رضوان الله عليهم . فقد كان الصحابة كلما اشتد عليهم الأذى وضاقت بهم السبل لجؤوا إلى الرسول صلى الله عليه وسلم فمسح على قلوبهم الـوجلة بـالأمان وأسكن في نفوسهم الضجرة الصبر. فعن خباب بن الارت قال: شكونا إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم وهــو متــوسد بــردة في ظــل الكعبة . فقلنا : ألا تستنصر لنا؟ ألا تدعو لنـا؟ ففـال : قـد كان مــن قبلكم يؤخذ الرجل فيحفر له في الأرض، فيجعل فيها، ثم يؤق بالمنشار فيوضع على رأسه فيجعل نصفين . ويمشط بأمشاط الحديد ما دون لحمه وعظمه . ما يصدّه ذلك عن دينه . والله ليتمنّ الله تعالى هذا الأمر حتى يسير الراكب من صنعاء إلى حضرموت فلا يخاف إلا الله والذئب على غنمه ولكنكم تستعجلون(١). وهذا لون رائع من الصبر. هو الصبر على الأذي في سبيل العقيدة . وهو يحتاج إلى قوة من الإيمان عالية ودرجة مـن الإرادة صلبة ويتطلب فهمَّا عميقاً لمنزلة الصبر من الإيمان ، ولعاقبة الصبر عند الله ، والذين يصبرون على الأذي في سبيل الله إثما يتــاجرون مـع الله « ألا إن سلعة الله غالبة . ألا إن سلعة الله الجنب » والله دائمـــاً مـــع الصابرين يمدهم بعونه إذا صار الصبر وصفاً لازماً لهم، ويعدهم بـالنصر والظفر إذا كان الصبر من أسلحتهم . ومـن كـان الله معينـه ونــاصـره فــلا يغلبه شيء .

فقد جعل الله الصبر وسيلة للنصر على الأعداء ، كيا جعله وسيلة إلى النصر على النفس الأمارة بالسوء حتى ترتدع عن ما حـرم الله وتشابر على

عمل الخير والبر وما يقرّب إلى الله عز وجل ، وأكبر شاهد على ذلك ما حدّث به التاريخ عن الأنبياء والمرسلين وصحابتهم والتابعين . لقـد صـبر هؤلاء ، على معاملة أعدائهم ، وما كانوا ينالونهم به من الأذى . ولم يكن ليثنيهم عن عزائمهم الصادقة في الدعوة إلى الحق . وفي هذا المعنى يقـول الله سبحانه ﴿ ولقد كذبت رسـل مـن قبلك قصـبروا على مـا كذبوا وأوذوا حتى أتاهم نصرنا ﴾(٧) .

ولقد كان ما لق أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم في أول الأمر حتى قبلوا دعوة النبي وانضموا إليه في طاعة الله شيئاً يعجز الوصف عن تحديده فما وهنوا لما أصابهم في سبيل الله .

وإن من سنة الله عز وجل أن الأعمال العظيمة لا تتم إلا بالثبات لها والاستمرار عليها وهذا لا يكون إلا بالصبر. فمن صبر فهو على سنة الله ، والله معه يؤيده ويرعاه . ولقد وصفت الأبات الصابرين المستحقين لبشارة الله بقولها ﴿ الذين إذا أصابتهم مصيبة قالوا إنا لله وإنا إليه راجعون ﴾ وليس المراد من طلب الاسترجاع أن يتلفظوا بها كلهات على اللسان دون أن تختلط معانيها بالقلب بل المراد بهذا القول أن يعبر عن حالهم وعن إيمانهم العميق بأنهم من الله وإلى الله . نواصيهم بيده ومصيرهم إليه . فهو الذي بيده ملكوت كل شيء .

وحين ذلك ينطق اللسان بالكلمة يحسركه إيمان بمعناها وتسلم بمغزاها ، وأصحاب هذا الاعتقاد والشعور هم الجديرون بالصبر إيماناً وتسليماً بحيث لا يسيطر الجنزع على نفوسهم ، ولا تنبط الاحزان هممهم ، بل تزيدهم ثباتاً ومنابرة وقوة يقين ، وذلك مصداق قوله تعالى ﴿ البذين قال لهم الناس إن الناس قد جمعوا لكم فاخشؤهم فزادهم إيماناً وقالوا حسبنا الله ونعم الوكيل . فانقلبوا بنعمة من الله وفضل لم يمسسهم سوء واتبعوا رضوان الله والله ذو فضل عظيم هه (١٠٠٠).

ولا ينافي الصبر، ما يكون من حزن الإنسان عند نزول البلاء، فالحزن غير الجزع. الحزن من الرحمة التي أودعها الله في نفوس عباده. ترقق مشاعرهم وتهذب نفوسهم، وتعطف بعضهم على البعض، والجزع ضعف يهز المشاعر ويحسطم النفسوس ويسذهب بصلابتها أمام النوازل، وهو الذي يحمل صاحبه على ترك الأعمال المشروعة لأجل المصيبة والأخذ بعادات وأعمال منمومة ضارة ينهى عنها الشرع ويستقبحها العقل.

ولفد ورد في الصحيحين أن النبي صلى الله عليه وسلم بكى عندما حضر ولده إبراهيم الموت. فقيل له: أليس قد نهيتنا عن ذلك؟! فأخبر أنها الرحمة وقال: إن العين تدمع والقلب يحزن. ولا نقول إلا ما يسرضي ربنا وإنا بفراقك يا إبراهيم لمحزونون(٩).

ولقد ذكر الله البلاء وبشر الصابرين عليه ، وذكر الوصف الذي يستحقون به البشارة ، وختم القول ببيان الجيزاء المبشر به فقيال : ﴿ أُولَنْكُ عَلَيْهِم صَلُواتُ مِنْ رَبِهِم وَرَحْمَةٌ وَأُولَنِّكُ هِمَ مَا لَا لِلْهُمَدُونَ ﴾ .

فأما الصلوات قهي حسن رعاية الله لهم في الدنيا بالتخفيف عن مشاعرهم وتسكين نفوسهم، وهي إعلاء منزلتهم في الاخرة بغضران ذنوبهم والتكفير عن سيئاتهم. فلقد قال الرسول صلى الله عليه وسلا مرة لأبي بكر: يا أبا بكر ألست تصاب ؟ الست تحزن ؟ أليس تصيبك اللاواء \_ أي السدة \_ ، قال نعم . قال : فهذا بهذا . أي أن المصيبة التي تلا بك والحزن الذي يسكن قلبك ، والشدة الني تواجهك . كلها من موجبات رحمة الله إذا قابلها الإنسان يالصبر والرضا بقضاء الله .

وأما الرحمة فهي ما يكون لهم في المصيبة من حسن العزاء وبرد الرضا والتسليم بالقضاء ، وهي رحمة يشعر يها المؤمن الصابر حين ينزل الله علب سكينته وأمنه فيرى أن قدر الله غالب وأن كلمة الله سافذة وأن نعمة الله منح إن شاء رحبها وإن شاء سلبها .

والذين يعقلون ذلك هم المهتدون إلى ما ينبغي عمله في أوقسات المصائب والشدائد إذ لا يستحوذ الجزع على نفوسهم ، ولا يذهب السلاء بالأمل في قلوبهم ولا يحل الحزن محل الإيمان في صدورهم فيكونون هم الفائزين بخير الدتيا والراحة فيها ، المستعدين للسعادة الأخرة بغلو التفس وتزكيتها بمكارم الاخلاق وصالح الأعيال .

على أن من أجل مراتب الصبر وأعلاها منزلة عند الله . . الصبر عند المله . . الصبر عند الموت وقراق الأحباب لأن الموت حق يمتحسن به الله إيمان المؤمنين وهو سبحانه ﴿ خلق الموت والحياة ليبلوكم أيكم أحسسن عملاً ﴾ وإذا كان في الموت مرارة الفراقي ولوعة الوداع فإن في الصبر عليه يرد الراحة وأنس اليقين .

وسيظل الموت كلمة الله القائمة على رؤوس الأحياء لا يستطيعون له دفعاً ولا يجدون عنه محيصاً وهو انتقال من دار فناء إلى دار خلود وبقاء فإذا لم يكن من نزوله يد فليكن عند نروله قلب مؤمن بالقضاء ونفس خاشعة تسكن عند البلاء، وتسليم كامل لله الذي له ما أخذ وله مسا أعطى وكل شيء عنده باجل ـ

وهذا التسليم يتحول إلى سخط في نفوس الجازعين ويتحول إلى رضا في تفوس المؤمنين ولكن كلمة الله نافذة لا يردها سخط ولا ينفعها رضا وإن عظم الجزاء مع عظم البلاء فإذا أحب الله قوماً ائتلاهم . فمن رضي فله الرضا ومن سخط فله السخط.

والمؤمن كغيره من الناس يدركه الضعف البشري فيبكي ويحنون عسن

المواجهة الأولى لألم الفراق ولكمه بعود بعد ذلك إلى إيمانه ، قيستظل بقدر الله ، وبسلم بقضائه ويفر من فيب الجزع إلى جنة المرضا ، حيث هي السلوى عند المصية والفزع عند وقوع البلاء فإذا جهل الإنسان عند وقوع السلوى غند المصحاب كما يقول الصدمة فليرشده أحوه وإذا نسي فليذكره . فخبر الاصحاب كما يقول نبينا صلى الله عنيه وسلم من إذا ذكرت الله أعانك وإذا نسيته ذكرك . ولقد روي عن أنس رضي الله عنه أنه قال لما نقل النبي صلى الله عليه وسم جعل ينغشاه الكرب . فقالت قاطمة رضي الله عنها : واكرب أبتاه . فقال : ليس على أبيك كرب بعد اليوم . فلما مات قالت : اليا أبتاه أبتاه بعد اليوم . فلما مات قالت : اليا أبتاه أبتاه بعد اليوم . فلما مات قالت . الحيا أبتاه أبتاه . . إلى أبتاه . . المواه البخاري .

وما دام المصبر عند الفراق تسلياً بقضاء الله وتعبيراً عن السرضا بمشيئته، فإن الله يعوض صاحبه راحة في الدنيا لا يحس بسردها المتبرمون وأجراً في الاخرة لا يناله المتقون . فعن أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال : « يقول الله تعالى ما لعبدي المؤمن عندي جزاء ، إذا قبضت صفيه من أهل الدنيا ثم احتسبه ، (لا الجنة الرواه البخاري .

وإن الترآن الكريم ليرسم صورة مشرقة لجنواه المؤمنين الصابريين في والدّين صبروا ابتغاء وجه ربهم ﴾ فيقربهم بالأوفياء المتقين والمقيمي الصلاة ، والمنفقين في سبيل الله ، وهؤلاء لهم الدرجات العلا يوم القيامة لأنهم صدقوا ما عاهدوا الله عليه ، واستضاؤوا بإيمانهم فأنار لهم حياتهم ، وحين يتحدث القرآن عن جزا، هؤلاء جميعاً يجعل الملائكة بستقبلونهم بقولهم في وسلام عليكم بما صبرتم ﴾ وكان الصبر هو رأس الأعمال الصالحة وملاكها يوم القيامة ، وصدق الله العظم حيث يقول : ﴿ أولئك لهم عقبي الدار ، جنات عدن يدخلون عليهم صلح من آبائهم وأزواجهم وذرياتهم والملائكة يدخلون عليهم من كل باب ، سلام عليكم بما صبرتم فنعم عقبي الدار ﴾ (١٠) .

اللهم ألهمتا الصبر واملأ نفوسنا به واكتب لتنا ثنوابه والنرضاء بمنا يتطلب الصبرد. وهب لنا من لدنك وحمة.

#### الهوامش

- (١) سورة الْبِغْرة، الأيات ١٥٥\_١٥٠.
- ( ٢ ) تفسير القرآن العظيم لابن كنير، انجلد الأول. ص ١٩٨.
  - ( ٣ ) سورة البقرة ، الأية ٥٤ .
  - ( ١ ) سورة ف ، الأبة ١٣٢ .
  - ( ٥ ) سورة العصر ، الآية ٣ .
  - ( ٦ ) أحرجه البخاري وأبو داود والنسائي.
    - ( V ) سورة الأنعام ، الآية ٣٤ ..
  - ( A ) سورة أل عمران ، الأية ١٧٤/ ١٧٣ .
    - ( ٩ ) رواء الشيخان من حديث أنس.
    - (١٠) سورة الرعد، الآبة ٢٢ ــ ٢٤.



#### شعر: أحمد مهدآل خليفة

لها الروض مهد والخمائل معهد مواكبها حيث السربيع المغسرد وصفق بالبشرى الخيال المشرد وصاغ حواشيها الجهال المجسرد فيسحرهم من موكب الغيد مشمهد إلى ملتق العشاق في السفح مرعد فيبدع في ناي الصبابة منشد وينشال في السروض العبسير المبسدد طروب بغني بالهوى ويعسرد به وينال القلب ما كان يقصد ب، كل قلب في الطبيعة يسعد فيغمرها منه الحنان المؤسد كما هل في الأفاق بالنور فرقد فأتملنا منها السرحيق المبرد ومتكأ زاو وصرح ممسرد رياض بها من خمرة الحنب منورد وراع وقطعات وناي مغسرد تُمري ما تري ذا اليوم فجراً ونشهد؟ وغاداتها علن سلحرها تتجلزد فكل فواغبها لجين وعسجد يعب من الحسن اللذي ليس ينف

حسانٌ تغنى في السربيع وتنشلك تهيم على خضر الـــروابي وثلتقي تراقصت الأحلام في مركب السنا مواكب وشاها السربيع بسمره يطوف النشاوي الهازجون على الرب مواكب غيد صادحات أق بها تُغنى بأحلام الشباب مع الحوى وعهتز ريضان المروج بشاشة تمازجت الألحان في ناي شاعر في الربيع تحمل السروح بمالمني هو الحـب في دنيــا الــربيع مبــاهجُ تمروج العذاري الفاتنات بركبه عهل زرافات عليه بسيحرها جنـــان تـــراءَى في الــــربيع جمــــالها هنا ربوة فيها الحبون عكفت جرى السلسبيل العذب فيه وصفقت على كل تــل. شــاعر وربــــابةً تساءلت البرعيان فجرأ على السرب؟ نسرى الأرض نشوى في التسلاق وزينة مروج يحــار الفــكر في كنــه سرهــــا يهيم بها عبر الرؤى كل عاشق



يقلع: د. محمود الحاج قاسم محمد

لقد كنا ، وحتى عهد قريب ، نجعد ميراثنا العلمي منشغلين بالبضاعة الحاضرة ، متحرجين من الالتفات إلى مخطوطاتنا العلمية ، تاركين للغرباء أن ينشغلوا بها ويعدوا الدراسات عنها ويحققونها وينشرونها في صور شتى ، بعضها صحيح وأكثرها زائف عبث به الحوى والتعصب وسوء الفهم والإدراك . . ونادى المنادون من الغيورين من أبناء هذه الأمة أننا أولى من غيرنا بدراسة تاريخنا العلمي الذي هو مصدر فخرنا في حاضرنا وماضينا ، ومعرفة عباقرتنا ونوابغنا عن كانوا ولا يزالون ، ينابيع العلم والمعرفة مها تغيرت الأحوال وتباعدت الأعوام .

ووجد هذا النداء اهناماً خاصاً من الحكومات والهيئات العلمية العربية ، فتشكلت الجمعيات وتأسست المعاهد المعنية بالتراث العلمي العربي في أكثر من قطر عربي ، كما حققت المخطوطات وعملت الدراسات المختلفة ، وكان للدراسات الطبية في بعض الفروع الحظ الوافر ، إلا أن طب الأطفال ، على ما أعتقد ، لم ينل ما يستحقه من البحث والتحقيق . ولما كنت طبيباً للأطفال وأحد المعنيين بتاريخ الطب العربي الإسلامي ، شعرت بعبء المسؤولية ، وأليت على نفسي أن أمضي قدماً في البحث والتحقيق في هذا الفرع المهم من فروع تاريخ الطب .

نبعد طبع كتاب «تاريخ طب الأطفال عند العرب» أكملت تحقيق كتاب «تدبير الحبالي والأطفال والصبيان وحفظ صحتهم ومداواة الأمراض العارضة لهم المؤلف «أحمد بن محمد ابن يحيى البلدي» (\*) ، استجابة لنداء الواجب في إحباء الصورة

المشرقة في تراثنا الطبي لتكون البرهان الساطع ، على أن الأطباء العرب عندما نقلوا طب الأطفال كغيره من العلوم عن من قبلهم ، لم يكونوا مجرد قنطرة عبر عليها العلم ليصل إلى عصر النهضة العلمية في أوروبا كما يدعي البعض ، بل اتخذوا لأنفسهم نبراساً علمياً تميز بالملاحظة الدقيقة والاستقراء والرصد والتتبع وإجراء التجارب ، وتمخض كل ذلك عن تقويم القديم وإضافة المكثير مما جادت به عبقرياتهم وخبراتهم .

سنتناول هنا الأسلوب العلمي الـذي سـلكه البلـدي في كتـابه أنف الذكر ، ولن نتطرق إلى محتوبات الكتاب وما احتواه من علم غزير في مجال العناية بالحامل والطفل من الناحية الجسمية والنفسية والتربوية ، ومعـالجة الأمراض التي تصاب بها الحامل والـطفل ، حيـث تحـدثت عـن ذلك في مجالات أخرى .

بسب العراقر عن الرحسيم به ندير الحرالي والاطف كل والصب ان و مراوات الامرا من العارضة لم صفر عرب بيها الوزر الأجل في الفرج لعيقوب خاله الدينا و واوام حلوه ومنما نحوا تمرين تحرين كحى السبعدي المتطب الحسقة إراكا زنريراكم لي والاطفال والأنجينه ومداوات مايومن من الاعرابي ولامرامن منيم وذكرماميخ ن تبغيرم مذكره في بده المقالة وي تستناعلى سبعة وتميينا بالمسار أوان مديرالاطفال د الصّاب ولرّ متم و محطّ بحسنه و مداوت الا مردم التي يرم له لمب كمنه براً مداواتهم كمدا واب سوام سب في ان من اصل الامر و ابدياً في مزير الاطفال وا ت المقدم ستدر الحالي ج في ان تربراني لي في حفظ صخفن و مدا و انهنت وكذنك بحبب أن يسك فنين طربع أفأمت مفردا يوم لهمند من مزر ببيتم الوعلى اجنتن حرفي ان القرير بالاعتدية والاشربة في للبيلي والاعن القيبان ان يوزع أي بالميس كساع قد مدَّت التِّرِيز بعِمَ وتي أَنْهُ يه ومزلغ استهالها إحرفي معدَّ حراة التي تعبَّا لحلَّ وي انتي كي أن با لو قلب الولمر و في المديم الموافق لمن ارا د له يكوز له وله ذكر في أفي الرّريرا ز وروالذي بولد كمن فيها بي في انّ الدّ برالرافي كنَّ ت النَّالمة لأعانة بفالحبل منيغ الأبين غراوقات ثلثة فبالجلح وتعدوبده ط سأالتية مراد الزم لعبولاً لَفَظَفَهُ وَمَام الحبل كي فع القرير النبين عالمباروش النظام الع المجاهج وبعده به بالمستفر في الدالة على القرارة الي ما سب في كيونيز والراة الي ما سب في كيونيز والراة الي ما سب في كيونيز والم وخنقته سرم في فراه أو أبري من الجنين بد في مزاج اوجنه بير

★ كتاب تدبير الحبالى والأطفال والصبيان وخفظ صحتهم ومداولة الأمراض العارضة لهم، تأليف أحمد بن محمد بن يجيى البلدي ـــ الصفحة الأولى من مخطوطة دار السكتب الصريسة يـــوفم ١٩٠٥٠طــــــــــ، ★

يستطيع القارئ لنصوص كتاب «تدبير الحبالي والأطفال والصبيان » أن يتلمس مذهب البلدي في طريق البحث العلمي بوضوح ، فهو في بداية الكتاب يضع الأساس الفلسني لطريقته في المعالجة والتدبير والتأليف يقول في الباب الأول من المقالة الأولى : « فأما تدبير الأطفال والصبيان وتربيتهم وحفظ صحتهم ومداواة ما يعرض لهم من الأمراض ، فليس ينبغي أن يكون تدبيرهم كتدبير غيرهم ولا مداواتهم كمداواة سواهم من ذوي الاسنان ، فأمر بين الظهور قياساً وحساً .

أما القياس فالذي يخصهم من الخلاف في مزاجهم ولضعفهم في فواهم وأفعالهم الطبيعية منها والنفسانية ، ولقلة اعتيادهم للأمور وعدمهم الأسنان والأضراس ، ولأنهم لا يقوون من هضم الأغذية والأشربة والحركات وغير ذلك مما يكون به التدبير والمداواة على ما يقوى عليه غيرهم من ذوي الأسنان .

واما الحس فالذي نشاهده من الحال فيا يجري عليه من الأطفال في تدبيرهم وأغذيتهم وتدرجهم فيها من الألطف الذي هـو لـبن الأم إلى الأغلظ الذي هو اللحم وما يجري بجراه على تدرج وترتيب وطول من الزمان ، وإنا لم نر أحداً قط اجتراً على إعطاء طفل ولا صبي صغير دواء كثيراً ولا سقاه مسهلاً ولا فصده ولا استعمل فيه شيئاً مما كان يستعمل في المستكملين وغيرهم من ذوي الأسنان ، وكذلك بجب أن يكون

تدبير الأطفال والصبيان في تربيتهم وحفظ صحتهم ومداواة أمراضهم التي تعرض لهم تدبيراً مفرداً فيهم وخاصاً ملائماً لطباعهم ، ينتفعون به في أمورهم ويؤمن معه من ضرر يدخل عليهم لضعفهم وقصور قواهم وقلة اعتيادهم فهم الأمور الخارجة منهم عما يشهد القياس بصحته والتجربة بمنفعته ، وما سطره المتقدمون وصحت تجربته إلى غيره عما قد جربتاه بعدهم واستعملناه معهم ه (1) .

وفي الباب الرابع من نفس المقالة ، يـؤكد نفس المعنى بقوله :
« فقد ينبغي أن يكون ما يستعمل في تـدبيرهم ومداواتهم من التـدبير
بالأغذية والأشربية والأدوية وجميع ما يستعمل فيهم مع إيجاب القياس
لاستعاله فيهم مما شهدت التجربة بنجحه فيهم وموافقته لهم ولصحته في
مدواتهم ، وأنه ليس عليهم منه ضرر ولا في استعاله حظر ، وبحسب ما

رسمه من ذلك أفاضل المتقدمين من الأطباء والفلاسفة الأولين ، وذوي النظر والثقة من المتأخرين ، وما جربناه نحن مراراً فوجدناه نسافعاً منجحاً ، فإنه لا شيء أوفق ولا أبلغ ولا آمن في حفظ صحته ومداواة مرض ما شهد له القياس والتجربة بالنجح والصحة والأمن والسلامة ،

هذا من المستكلين من الناس فكيف في الحبالي والأطفال الصغار الضعيفي القوى ، ولذلك قال فإني قاصد في جميع ما أنا مستعمله في كتابي هذا من غذاء أو شراب أو أدوية أو تدبير أن يكون القياس له ويكون مع ذلك عما قد جرب ووثق به وبالله التوفيق (٢).

فالمتمحص لهذه الأقوال ، والمتتبع لأقواله الأخرى في الكتاب ، يخرج بنتيجة حتمية على أن البلدي كان يسير على نمط يشبه الطريقة العلمية الحديثة ، وخط سيره كان مبنياً على أسس رصينة هي :

#### التحصيل النظري

اللجوء إلى التحصيل النظري والاستفادة من علوم السابقين وبحوث العلماء المعاصرين في تلك العلوم ولزوم السرجوع إلى المراجع الأصلية في النقل لأي عالم يريد أن ينال نجاحاً علمياً في أي عمل ، ناهيك عن علم الطب الذي هو حصيلة خبرات أجيال وأجيال ، هذا ما أكده « البلدي » في مواضع عديدة من كتابه ، فاستشهد كثيراً باقوال السابقين ، ونقل عن أغلبهم مدللاً على سعة اطلاعه واستيعابه الواعي وتفهمه الكامل



★ الصفحة الأخيرة من
 اشمطوطة تقميمها ★

لكل المصادر المتوفرة في زمانه ، وبذلك أصبح كتبابه خير مسرجع لمن يريد أن يعرف ما كتبه السابقون في هذا الموضوع بمن فقيدت كتبهم الأصلية مثل روفس الأقسيس ، كما يقول مسانفرد أولمان توينكن (٢) . وللبلدي في النقل صفات لا بيد من التوقف عنيد كيل واحدة منها .

فالأمانة العلمية صفة بارزة لدى « البلدي » فقد بلغ شاناً عظياً في جمعه بين النقل العلمي والأمانة العلمية ، فلا نجده يذكر قولا لأحد إلا ويذكر صاحبه مع الإقرار بفضله واحترام رأيه وإن لم يعرف قائله ذكر أنه لبعض الأطباء . على سبيل المئال لا الحصر ، قوله عن أحدهم مع تشككه بما عرضه : «وتشككي في ذلك إقرار مسيخ له بباب مفرد وإفرازه إياه من الكلام المتقدم وعلى قرب منه وتخصيصه إياه بأنه داء يقال له العطاس . . . » ، إلى أن يقول : «هذا قريب فيجب أن نقره لذلك على ما قر الرجل عليه ، إذ كان من الفضل والفهم وجودة المعرفة على ما لا يدفع عنه ولا ينكر منه » (1)

إلا أن عدم التقيد بآراء السابقين هي الأخرى صفة ملازمة له ، فنجده على الرغم من احترامه لاراء السابقين ، ونقت بالأطباء اليوقانيين لم تكن لتمنعه من الاعتراض على بعض آرائهم يفندها تفنيدا يدل على نقة في النفس وتمكن في الصناعة وخبرة عالية . فشلا ، في الباب النالث عشر من المقالة الثانية ، يؤكد بأن ملاحظاته الشخصية اثبت خلاف رأي أبقراط يقول : «وليس ينبغي أن يفهم من أبقراط ههنا دائماً لكن على الأمر الاكثر ، لأن رأينا من عرض لهم الصرع عمن تجاوز الاربعين والخمسين فمنهم من ترا منه براء كاملاً ومنهم من كان لا يعرض له إلا في زمان طويل "()

موضع آخر يقول: «فهذا ما ذكره أبقراط وغيره من أفاضل الفلاسفة المتقدمين من الأمراض السي تحدث بالأطفال والصبيان في أكثر الأمر ،

فأما ما يعرض ويحدث مما لم يذكروه فسنتتبعه من مواضعه ونضيقه إلى ما ذكروه من ذلك ونذكر أسبابه وأصنافه والعلامات الدالة منها ولا نـترك سينا محما يختص حدوله بالصبيان إلا ذكرناه بجهدنا وطاقتنا وحسب تسوفيق الله لنا » (1).

كما نجد البلدي يستطرد في الحديث موجها النقد لجالينوس وغيره من الأطباء عند التحدث عن أمراض الجدري والحصبة والحميقاء على نحو يشهد له بدقة علمية منهجية (٧٠).

#### المنهج التجريبي

إن من حق البلدي علينا أن نسجل له منهجاً تجريبياً رسمه لنفسه في القرن الرابع الهجري ، وهو منهج لو كتب بلغة عصرتا وفصل فيه القول قليلاً ، لجاء من نتاج الحضارة المعاصرة . ذلك لأنه منهج اعتمد العناصر الأساسية للبحث العلمي والتي هي : الاستقراء والقياس والمشاهدة أو التجربة والتمثيل . فقد قرأنا في بداية حديثنا منهجا التجريبي المتكون من : ١ - الحس ، ٢ - القياس التجريبة والمشاهدة .

على أن الأمر عنده لا يقتصر على ما ذكرناه ، بل إنه يسردد في مواضع عديدة من الكتاب ما يؤكد هذا المنهج مثل عبارة : «وهذا مع ايجاب القيساس فإن التجسربة تشسهد في صبحته "(^) . «وما أحفظ أني رأيتها "('') . «كما قد رأينا "('') .

إن هذه العبارات وغيرها إن دلت على شيء فإنما تدل على المراقبة والمساهدة والخبرة والتجربة وإخضاع كل ذلك للشروط العلمية على الرغم من صعوبة استيعاب العلوم الطبية كها هو معلوم للمنهج العلمي لعدم إمكان إجراء التجارب التي تلحق ضررأ ، ولكون الإنسان كأي كائن حي يحوي بين جنباته آلاف المتغيرات التي يستحيل معها المتحكم عند دراسة تأثير علاج ما أو تصرف معين .

#### المنهج التصنيق

لقد كان البلدي واحداً من العلماء العرب الذين اجتهدوا دوغا كلل إخضاع مشاهداتهم وخبرتهم للشروط العلمية وتدوين ما يصلون إليه وبنهجه في الناليف شمل ثلاثة أمور جوهرية:

1 \_ تعريف الألفاظ: لقد بلغ في ذلك مبلغاً بعيداً من الدقة العلمية عندما أدرك أهمية تجديد المعاني الواردة في كتابه، فنجده يصر على التعريف الدقيق، شارحاً الغامض ومؤولا المتناقض منه في كلير من المواضيع ليصطنع المصطلح العلمي الذي يجيء موافقاً ما يعرفه أو يحدسه

من مسببات ، وما يمكن أن يترتب على ذلك التعريف من مدلولات بالنسبة للعلاج ومستقبل المريض .

Y ـ التصنيف العلمي : ولم يفت البلدي ما للتصنيف العلمي من أهمية بالغة في البحث العلمي ، بل أدرك الأهمية الأكاديمية البحتة لحسن التنظيم والتسلسل في تسجيل المادة العلمية إضافة للفائدة التطبيقية العملية ، فقسم كتابه إلى ثلاث مقالات وكل مقالة إلى أبواب ، تناول في المقالة الأولى الأمور المتعلقة بالأم الحامل والجنين ، وتناول في المقالة الثانية الأمور المتعلقة بالعناية بالطفل وتربيته ، والمقالة الاخيرة خصصها لأمراض الأطفال ومعالجتها .

وهناك أمثلة يحويها الكتاب تؤكد النزامه بالتصنيف العلمي كحديثه عن العلامات الدالة على سلامة الجنسين قبل الولادة وعنسدها ، ونصائحه للحامل وأسباب تعسر الولادة ، واختلاطات الولادة ، وتعليله لأسباب البكاء عند الطفل وكلامه عن التشنج وغيرها كشير لا يتسبع بند الرياد عند الطفل وكلامه عن التشنج وغيرها كشير لا يتسبع بند الرياد عند الطفل وكلامه عن التشنج وغيرها كشير لا يتسبع بند الرياد المناب .

" عدم الإطالة وترك التسكرار إلا نيا تمس الحاجة إليه إدراكاً منه لما للإطالة والتكرار في المؤلفات الطبية العلمية من مضيعة للوقت ومدعاة للملل ، ونجد تأكيدات في مواضع كثيرة من الكتاب على ذلك ، فعلى سبيل المثال يقول : «ولولا خشيتي من إطالة الكتاب ، وأن ذلك ليس من غرضي ولا مما قصدت له فيه ، لتكلمت فيه أجمع ، ولولا أن يكون الكتاب خلواً من ذكره فإني أذكر الأصول » (17) .

#### الشمولية في الموضوع

إن كتاب « البلدي » يعتبر في نظرنا ، أكمل وأشمل ما كتب من قبل الأطباء العرب والمسلمين في طب الأطفال وذلك :

ا \_ لاحتوائه على مسألة العناية بالأم الحامل والولادة بجانب العناية بالطفل من الناحية الجسمية والنفسية والتربوية خلافاً لما كتبه الآخرون . فرسالة الرازي في طب الأطفال مع كونها ، باتفاق المؤرخين ، تعتبر أول مؤلف في طب الأطفال سلك فيه الرازي مسلكاً متميزاً بفصله أمراض الأطفال عن الأمراض النسانية ، إلا أن الرسالة تفتقر إلى مسألة هامة متعلقة بالطفل عن الأمراض النسانية به ، سواء أثناء الحمل أو بعد الولادة ، وتربيته النفسية وتعليمه . ومع جودة ما كتبه أحمد بن محمد الطبري في كتابه المعالجات البقراطية ، واين الجزار القيرواني في كتابه المعالجات البقراطية ، واين الجزار القيرواني في كتابه ضلق الجنين وتدبيرهم ، وعسريب يسن سسعد القرطبي في كتابه خلق الجنين وتدبير الحبالي والمولودين : عن كيفية العناية بالطفل والمرضع وتربية الطفل ، إلا أن كتاباتهم جاءت مختصرة ولم يحيطوا بالموضوع من كل جوانبه كما فعل البلدي في كتابه .

ورب قائل يقول بأن كتابه لا يفوق كثيراً ما كتبه ابن سينا ، إلا أننا إذا أخذنا بنظر الاعتبار كون ابن سينا جاء بعده وأن كتاباته في العناية بالطفل جاءت متفرقة في القانون ورسائل أخرى ازددنا بالبلدي إعجاباً وبكتابه إكباراً.

لعرضه أمراض الأطفال التي كانت معروفة في زمانه بصورة عامة خلافاً لمن سبقه حيث إنهم قسموا أمراض الأطفال حسب أدوار حياتهم .

٣ ــ لاحتوائه أمراضاً لم يذكرها غيره من الأطباء العرب وغبر العرب من الذين سبقوه أو عاصروه . فكتاب ابن الجرار الذي يعتبر أوسع من غيره في هذا الباب ، جاء كتاب البلدي أكثر احاطة وشمولا منه .

#### الهوامش

(\*) البلدي ، هو الشيخ أبو العباس أحمد بن محمد بن يحيى البلدي . عربي مسلم من مدينة بلد (أو بلط كما كانت تسمى زمن الأشوريين) ، وهي مدينة (أسكي موصل) الحالية والقريبة من مدينة الموصل في العراق . من أبناء الفرن الرابع الهجري . لا نعرف بالتحديد تاريخ ولادته ولا تاريخ وفاته ، إلا أننا نرجح كونه كان حباً قبل سنة ٣٦٨ه .

يقول عنه ابن أبي أصيبهة : « وكان خبيراً بصناعة الطب حسن العلاج والمداواة وكان من أجل تلامذة أحمد بن أبي الأشمعت ما المذي كان يسدرس السطب في الموصل له لازمه مدة سنتين واشتغل عليه وتميز » (طبقات الأطباء ، ج ٢ ، ص ٢٤٩) .

أكمل دراسة الطب ودخل في جملة من ينففه فيا علم من الصناعة قبل سنة ٢٥٣ هـ (كناب الأدوية المفردة لأحمد بن أبي الأشعث \_ النسخة الخطية \_ المتحف الربيطاني، ص ١٢).

ذهب إلى مصر والتق بالوزير الأجل أبي الفرج يعقوب بـن كلس وزيـر المعــز الفاطمي والف له كنابه تدبير الحبال والأطفال والصــبيان وحفــظ صــحتهم ومــداواة الأمراض العــارضة لهم في أو بعد سنة ٣٦٨ه.

١ حفوطة تدبير الحبالى والأطفال والصبيان ، البلدي ، نسخة دار الكتب المصرية ، ص ٧ ــ ٨ .

٣ ــ المصدر نفسه، ص ١٠ .

٣ ـ مانفرد أولمان توينكن \_ الرواية الكاملة لأعيال رونس الأنسيس \_ ترجمة رضوان السبد، قدم المقال في الندوة العالمية الأولى لتناريخ العلوم عند العرب، 17/٥ نيسان (أبريل) 19٧٦م.

٤ ــ المخطوطة، ص ١٨٦.

٥ ــ المصدر نقسه ، ص ١١٥ .

٦ ــ المصدر نفسه ، ص ١٠٢ .

٧ \_ المصدر نفسه ، ص ١٦٣ \_ ١٦٨ .

٨ ــ المصدر نفسه ، ص ٢٦ ،

٩ ــ المصدر تقسه ، ص ٢٦ .

١٠ ـــ المصدر نفسه ، ص ١٩٦ .

١١ ــ المصدر تقسه ، ص ١٦٤ .

۱۲ ــ المصدر تقسه ، ص ۱۲ .

# 

#### شعر: عيلى الفيق

#### \* \* \*

علام الهجر ايا نانا علام علام علام لا أدري؟ المحرر ايا نانا وأيام الصبا تجري المحدر العمار الحاني وردّي للصبا عمري في أنت الواحة الخضراء في صحراء أيامي وأنت الشاطئ المأمون في لجة أوهامي! وأنت الفتنة العدراء أنت فتاة أحالامي وأنت الفتنة العدراء أنت عمانا

#### \* \* \*

#### \* \* \*

هلم إلي كالماء من «القلّـة اليرويسني هلم إلي كالبسمة ، كالنسمة تنشيني ولسومي واعتبى ما شئست ما يسرضيك يسرضيني في الل الناه في الله الساناه وأنهل من الله السحر الشكالا والسوانا وانشق من شذاها العطر نسرينا وريحانا وليمانا العطر نسرينا وريحانا كفاني مئلة «يا نانا»



يحلو للكثيرين من اللغويين ورجال البلاغة والأسلوب أن يعرضوا في مناقشاتهم لمرضوع الترادف، وإن كانت مناقشة كل فريق من هؤلاء الدارسين ننجو منحى يتفق مع حرفته وصنعنه. فالأولون وهم رجال اللغة عنون أول الأمر وأخره بالثرادف من حيث وقوعه أو عدم وقوعه في المغنة وأسباب هذ البوقوع ووسائل التعرف عليه إن وجد أما المهتمون ببلاغة الكلام وأسالب التعبير المختلفة فينظرون إلى ظاهرة الترادف بوصفها حيلة أو وسيلة من وسائل التنويع في صور التأليف لأغراض بالاغية وقف يعمل المنشئ إلى الألفاظ المترادفة لتوضيح كلامه وتفسيره ، أو تقويته وتأكيده ، أو نجويده وتحسينه ، أو لمنح الفكرة معنى إضافياً ذا مغزى خاص .

# عليهاء العربية وظاهرة الترادف

#### به نام : د کمال ست

وعلينا الآن في هذا الحديث أن نشير في إيجاز إلى موقف اللخويين العرب من هذه الظاهرة بالتركيز على ذلك الجانب الذي يدخل في ميدان يحديد .

لقد جرى العرف بينهم على مناقشة هذا الموضوع تحت عنوان عنم، هو «اختلاف اللفظين والمعنى واحد » أو «اختلاف اللفيظ واتفاق المعنى » ، أو «اختلاف المبنى واتفاق المعنى » ، وإن كان هذا العنوان الاخير قد وضعوه نقضية أوسع وأشمل ، بحيث تنتظم الترادف بمعناه المشهور عند بعضهم ، كما تنتظم تلك الألفاظ المختلفة في مبانيها وأصولها اللفظية ، ولكنها تتلاقى أو تتقارب في معانيها العامة . وقد اختار ابن جني لهذه القضية عنواناً آخر ، سماه «تلاقى المعاني على اختلاف الأصول والمباني » ، ومثل لذلك «بالنقيبة ، والنحيزة المعاني على

والنحيتة ، والخليقة والسليقة ، والطبيعة والغريزة ، . . الخ ، فكلها عنده تتلاق على معنى التمرين على الشيء وتلبين القوي ليصحب وينجذب ، أو أن معاليها جميعاً «تؤذن بالإلف والملايسة ، والإصحاب والمتابعة "1" .

والترادف عند القائلين به معناه اتفاق لفظين أو أكثر في معنى واحد ، أو سبعبارة أحد الدارسين المحدثين « المترادفات هي ألفاظ متحدة المعنى ، أو وقابلة للتبادل فيا بينها في أي سبباق ه (٢) . والسترادف بهذا المعنى ، أو الترادف التام سكما يسمونه أحياناً ختلف في وقوعه . وأكثر المحتقين من علياء العربية يرون أن هذا اللون من السترادف غير مسوجود ، وإن وقعت أمثلة يظن أنها منه فلها توجيهات وتفسيرات علمية منوعة ، منها : الكرادف ها معنى إضافي أو معنى ا

جزئ ليس في صاحبتها . ومن أنصار هذا الرأي ابن فارس الذي يروي عنه السيوطي في مزهره أنه قال : ومسن كلام العسرب « اختسلاف اللفظ واتفاق المعنى ، كقولنا ؛ سيف وعضب ، وليث وأسد ، على مذهبنا في أن كل واحد منها فيه ما ليس في الآخر من معنى وفائدة »(") .

ويمكن توضيح ذلك بثلاث المجموعات الآتية من الأمثلة: قعد وجلس حلف وأقسم قرأ وتلا.

إن الدواسة المتألية لاستعبالات هذه الكليات وملاحظة السياقات المختلفة التي يمكن أن تنتظمها تؤكد وجود فروق دقيقة بسين كل كلمة وصاحبتها. قمن ذلك مثلاً أن المروي في كتب اللغة يشير إلى أن القعود يكون عادة عن قيام، وأن الجلوس عن حالة هي دون الجلوس أي عن الاضطجاع. وأما الحلف الواقسم الاضطجاع. وأما الحلف الواقسم المنافقة. فهو يستعمل «حلف الوما تفرع منها عند احتال الحنث بالبمين كقوله تعالى: ﴿ يحلفون بالله ما قالوا ولقد قالوا كلمة الكفر ﴾، ولكنه يستعمل القسم الومشتقاتها في سياق التعظيم كقوله: ﴿ فلا أقسم بمواقع النجوم ، وإنه لقسم لو تعلمون عظيم ﴾ و والنعظيم أنها انها تنبي عن الفراءة بتنغيم معين . ومن شم كانت أكثر استعبالا من صاحبتها القرأ الاشارة إلى فدراءة القرآن كانت أكثر استعبالا من صاحبتها القرأ الله عند الإشارة إلى فدراءة القرآن الكريم .

# الأوائل واللغة

ولقد ذهب إلى هذا الرأي كذلك \_وهو النول بوجود فروق دقيقة في المعنى بين الألفاظ المترادفة \_ عالم جليل آخر ، هو ابن الأعرابي اللذي يروى عنه أنه قال: «كل حرفين (أي كلمتين) أوقعتها العرب على معنى واحد ، في كل واحد منها معنى ليس في صاحبه ، ربما عرفناه فأخبرنا به ، وربما غمض علينا ، فلم نلزم العرب جهله »؟ .

٢ \_ وبهذا النص المروي عن ابن الأعرابي ناتب إلى التوجيه الثاني للألفاظ المترادفة . ومضمون هذا التوجيه \_كما يفهم من النص السابق \_ أن بعض الألفاظ المختلفة قد نبدو متفقة في معانيها في فترة من الزمن ، غير أن هذا الاتفاق انفاق ظاهري ، سببه صعوبة التعرف على الفروق الدقيقة في معانيها ، وعدم التوفيق في النعرف على هذه الفروق التي تنوسبت بكثرة الاستعال عبر التاريخ الطويل . أما في الأصل فقد كانت هذه الفروق

واضحة ومعروفة للمتشئين الأول. غاية الأمر أننا فيها بعد. قد ننجح في معرفة المعاني الجزئية الخاصة بكل كلمة «فنخبر الناس بدلك « ونسير على هذا النهج في أسالبينا. وقد نفشل، فتتلبس وتغمض علينا تلك الفروق، وهذا لا يعني أن العوب الأوائل كانوا جاهلين بها وغير مدركين لها.

ويأتي ابن درستويه ويؤكد هذا المعنى، وهو أن العرب الأواثىل لم يقصدوا أبدأ إلى وضع لفظين مختلفين أو أكثر لمعنى واحد، وأن المتأخرين من المنشئين قد أخطأوا الفهم في هذا الموضوع، وظنوا أن بعض الألفاظ ذات دلالات متحدة في أصل الوضع والاستعمال. بقول في ذلك: وقد "سمعوا العرب تتكلم بذلك على طباعها وما في نفوسها مسن معائبها المختلفة، وعلى ما جرت به عاداتها وتعارفها، ولم يعرف السامعون لذلك العلمة فيه والفروق، فظنوا «أن هذه الألفاظ» بمعنى واحد، وتأولوا على العرب هذا التأويل من ذات أنفسهم، فإن كانوا قد صدقوا في رواية ذلك عن العرب فقد أخطأوا عليهم في تأويلهم ما لا يجوز في الحكمة "أن

" توجه الكلمات المترادفة على أساس أن بعضها هي في واقع الأمو أسماء للمدلول وبعضها الآخر صفات له، ومن هنا يظهر الفرق بينها في الاستعمال. وقد رأى هذا الرأي جماعة من اللغويين، منهم ابن فارس المشار إليه سابقاً، حين يروي عنه السيوطي قوله: «يسمى الشيء الواحد بالأسماء المختلفة، نحو: السبف، والمهند والحسام، والذي نقوله في هذا أن الاسم واحد وهو السيف وما بعده من الألقاب صفات. ومذهبنا أن كل صفة منها معناها غير معنى الأخرى " ().

ومن هؤلاء كذلك أبو على الفارسي أستاذ ابن جني الذي تنسب إليه هذه القصة التي حكاها صاحب المزهر، حيث يقول: «قال العلامة عز الدين بن جماعة في شرح جمع الجوامع: حكى الشيخ القاضي أبو بكر ابن العربي بسنده عن أبي على الفارسي قال: كنت بمجلس سيف الدولة بحلب، وبالحضرة جماعة من أهل اللغة، وفيهم ابن خالويه، فقال ابن خالويه: (إني) أحفظ للسيف خسين اسماً، فتبسم أبو على وقال: ما أحفظ له إلا اسماً واحداً، وهاو السيف، قال ابسن خالويه: فأين المهند والصارم وكذا وكذا؟ فقال أباو على: هاذه صفات ... (12)

وهذه التوجيهات الثلاثة تتفق في روحها مع ما قرره البحث اللغوي الحديث الذي ينص على أن الترادف التام غير مـوجود ، إذ وجـوده يعـني جواز استعهال الكلهات المترادفة في السـياق الـواحد أو الأسـلوب الـواحد

دون تمييز بينها . وهذا ضرب من المستحيل ، إذ مدلولات هذه المترادفات متفاوتة في التراكيب المختلفة ، ومدلول كل لفظ منها لـه لـون أو ظل من المعنى لا يشاركه غيره فيه . وإذا ما افترضنا وقوع هذا الترادف التام ، فإن ذلك إنما يسمح به لفترة زمنية قصيرة ، «وسرعان ما نظهر بالتدريج فـروق معنوية دقيقة بين الألفاظ المترادفة ، بحيث يصبح كل لفـظ منها مناسبأ وملائماً للتعبير عن جانب واحد فقط مـن الجـوانب المختلفة للمـدلول الواحد «'' . وعلى هذا يمكن القول بأن الموجود إنما هو أنصاف أو أشباه مترادفات .

\$ \_\_ وهذا التوجيه هــو أيسرهــا وأشــيعها ذكراً. وخــلاصته أن الترادف بالمعنى الحقيق غير موجود ، وذلك لسبب بسيط وهــو أن هـــذه الألفاظ التي يظن أنها مترادفة إنما تنتمي في حقيقة الأمــر إلى لغــات أو لهجات مختلفة ، ومن ثم لم تكتمل لهــا شرائـط كيال الـــترادف وتحــامه ، لانعدام « وحدة » المصدر اللغوي أو البيئة أو الصيغة اللغوية .

# أسباب وقوع الترادف

وقد أخذ بهذا التفسير نفر غير فليل من العلماء ، اللغويين منهم وغير اللغويين . بحدثنا السيوطي في المزهر أن أهمل الأصول يسرون أن لوقوع الترادف أسباباً ، أحدها «أن يكون من واضعين ، وهو الأكثر ، بأن تضع إحدى القبيلتين أحد الاسمين والأخرى الاسم الإخر للمسمى الواحد ، من غير أن تشعر إحداهما بالأخرى ، ثم يشتهر الوضعان ويخفى الواضعان أو يلتبس وضع أحدهما بوضع الاخر «(^).

وهذا التوجيه للألفاظ المترادفة ربما يفسر لنا حقيقة بعض الألفاظ التي ظن أنها من هذا الباب في اللغة العربية ، وذلك لكئرة اللهجات وأنماط الكلام في هذه اللغة . فقد يستعمل قوم لفظة معينة لمدلول ما وآخرون لفظاً آخر للمدلول ذاته ، وفريق ثالث لفظاً ثالثاً وهكذا . كما قالوا في تفسير الترادف في الخنطة والبر والفمح الله وليس هناك ما يمنع كذلك من استخدام هذا الترجيه نفسه في نفسير بعض الألفاظ التي أطلقت على العل والتي بلغت في جملنها ثمانين اسماً ، كما أوردها صاحب القاموس في كتابه المعروف بـ الترقيق الأسل في تصفيق العسل ا ، على ما يروي كتابه المعروف في المؤهر (1) .

وقد جزم ابن درستويه بهذا التوجيه واعتمد عليه في تفسير ظاهرة الترادف في أحد أقواله . بحكي صاحب المزهر عن ابن درستويه أنه يقول في شرح الفصيح : « لا يكون فعل وأفعل تمعنى واحد . كما لم يكونا على

بناء واحد إلا أن يجيء ذلك في لغتين مختلفتين ، فأما من لغة واحدة فحال أن يختلف اللقظان والمعنى واحد ، كما ينظن كثير من اللغويين والنحويين (١٠٠٠ .

فابن درستويه هنا يمنع وقوع الكلمتين (أو أكثر) الختلفتين في الصيغة والوزن الصرفيين على معنى واحد ، وإن وجد مايظن أنه من هذا الباب وجب تفسيره في الحال بفكرة الانتهاء إلى لهجات مختلفة ، ومن ثم لم يعد الأمر موادفاً كاملاً لاختلاف المصدر اللغوي الذي أخذت منه هذه الألفاظ.

وهذه الطريقة ذاتها أخذ بها كثير من لغويبي الغرب في تفسير ظاهرة الترادف في لغاتهم . فهناك في اللغة الإنجليزية ، مثلاً ، يرجعون ما يبدو من ترادف في بعض الألفاظ إلى عامل الاقتراض من لغات أخرى ، كها قرروا في الأمثلة الآتية :

deep -- profound ومعناهما العام «عميق»، begin -- commence ومعناهما العام «يبدأ»،

و ask-question-interrogate والمعنى العام لها هو «يسال». فبعض هذه الألفاظ إنجليزي سكسوني، وبعضها الآخر يـرجع إلى أصول لاتينية أو فرنسية.

ولا يفوتنا في هذا المجال أن نشير إلى أن ابن درستريه في نصه السابق قد وضع لنا قاعدة أخرى جلبلة القدر في بيان حقيقة الأمر في هذه الظاهرة . إن هذا النص يرشدنا إلى أن أي اختلاف صوتي في مكونات الألفاظ يؤدي حتماً إلى اختلاف المعنى . فالكليات التي على وزن « فعل » ، وتلك التي على وزن « أفعل » (بالإضافة إلى اختلافها في صيغها الصرفية ) تختلف فيا تنتظمه من أصوات في الوقت نفسه ، ومن ثم لا تقع بمعنى واحد في اللغة الواحدة .

وهو بهذا بلتق ، أو بلتق معه «بلومفيلد» ، اللغوي الأميريكي الشهير الذي لا يعترف بالترادف من بداية الأمر ، متمشيأ مع رأيه المعروف الذي ينص على أنه ا إذا اختلفت الصبغ صوتياً وجب اختلافهما في المعنى » . وينضم إليها في هذا الاتجاه العالم الإنجليزي «فيرث» الذي يرى أن اتتنالاف المميزات الصوتية للكليات دليل اختلاف المغنى .

وهناك في الجانب الأخر من الصورة فريق من اللغويين العرب يذهب إلى القول بوجود الترادف، ويرى أنه ظاهرة لغوية وقعت وتقع في كل زمان ومكان. ويستدلون على ذلك بالأمثلة الكثيرة التي حفلت بها كتب

اللغة . والتي بالغوا في بعضها حتى وصلوا بها إلى ما يزيد على ماتة لفظ للمدلول الواحد . ويبلو أن هؤلاء القوم قد اكتفوا في أمثلتهم هذه بمجرد الاتفاق الظاهري أو التقارب في المعنى العام ، غير ناظرين إلى ما قد يكون هناك من ظلال خفيفة أو ألوان جانبية من المعاني التي تفرق في المدلالة بين لفظ وآخر . ويغلب في نظرنا كذلك أن هذا النفر من المدارسين لم يلتفتوا إلى الاستعهالات الفعلية هذه المترادفات في المتراكب المختلفة ، ولم يأخذوا في الحسبان يحاولوا البحث عن أصولها ومصادرها اللغوية ، ولم يأخذوا في الحسبان عامل الزمن الذي من شأنه أن يفرق بين معاني الألفاظ المترادفة ، وإن بدت متحدة في هذا الشأن في فترة من الفترات .

وربما يدرك القائلون بهذا الرأي هذه الفروق وتلك الجوائب، ولكنهم على مشأنهم في ذلك شأن رجال البلاغة والأسلوب يركزون نظرهم على ما ممنحه الترادف للأسلوب وصور التعبير من سمات وخواص «ذات صزية وفضل « في التأليف والإنشاء.

فني رأيهم أن الترادف من شانه أن يشوي المعنى أو أن يـوضحه أو بؤكـده ، كيا في قول قائلهم :

وهند أتى من دونها النأي والبعد .

ويقررون كذلك أن الترادف يقدم للمنشئين فرصاً أغنى للتوسع « في سلوك طرق الفصاحة وأساليب البلاغة في النظم والنثر، وذلك لأن اللفظ الواحد قد يتأن باستعاله مع لفظ آخر السجغ والقسافية والتجنيس والترصيع ». وقد يفيد كذلك في إمداد المتكلم بالوسائل الكثيرة « إلى الإخبار عيا في النفس ، فإنه ربما نسي أحد اللفظين أو عسر عليمه النطق به . وقد كان بعض الأذكياء في الزمن السالف ألئغ ، فلم بحفظ عنمه أنم نطق بحرف الراء ، ولولا المترادفسات نعينه على قصده لما قدر على ذلك « "١٠ .

وقد يضاف إلى ذلك ما يراه بعض الدارسين من أن الترادف قد يصبح ذا أهمية وخطورة في بعض المواقف، كأن تكون بعض الالفساظ المترادفة أنسب أو أكثر ملاءمة من أخواتها في مواقع وظروف معينسة ، فيختار منها المنشئ بحسب حاجته ، ووفقاً للغرض الذي يريد التعبير عنه . يحدث ذلك مثلاً عندما يصيب بعض الألفاظ المترادفة شيء من الغموض

والخفاء في معانيها في الوسط اللغوي المعين ، أو عندما يقسل استعمال بعضها الآخر أو يندر تناوله في بيئة من البيئات . وهذه هي الحال كذلك عندما ترتبط الفاظ أخرى بايحاءات من المعنى بغيضة أو غير محببة إلى النفس ، كها في كلمة «مات » مشالا إذا قورنت بمرادفيها «رحل » أو «استراح» . وينطبن هذا الأمر على تلك الألفاظ المترادفة التي قد تشويها الهجنة أو الابتذال ، أو قد ينحط معناها فيصبح مجافياً للذوق أو اللياقة في الاستعمال العام .

وهناك من يلجأ إلى استغلال الـترادف بقصد التـأنق والـتزويق في العبارة ، ولكن هذا الوجه من الاستعبال يحتاج إلى مهارة ولباقة فاثقتين ، إذ قد يتحول الأمر في النهاية إلى ضرب من التكلف والاصطناع ، وهما كفيلان بإفساد الأسلوب والوصول به إلى درجة رديثة من درجات التعبير ، بسبب حشوه بالألفاظ المترادفة التي لا تضيف جديداً إلى المعنى . وفي أسوأ الحالات قد يصبح الكلام نوعاً من التكرار أو ما يكاد يكون كذلك ، والتكرار \_باتفاق الدارسين مها كانت حرفتهم \_ غط من التعبير مكروه ومذموم .

# ضعف الكتأتب

والمشهور أن المبالغة في استخدام الـترادف دليـل ضعف الـكاتب أو المتكلم في التأليف والإنشاء. وهناك في كل اللغات أنمـاط مـن الأسـاليب تختلف قوة وضعفاً من حبث نسبة ورود الألفاظ المترادفة فيها.

ولعل من الأمثلة غير الموفقة في استخدام الألفاظ المترادفة في اللغة العربية ، ذلك النص المروي عن ابن العميد من رسالته إلى ابن بلكا عند استعصائه على ركن الدولة ، وقد جاء فيه : «كتابي ، وأنا مترجح بين طمع فيك ويأس منك ، وإقبال عليك وإعراض عنك . فإنك تندل بسابق حرمة وتمت بسالف خدمة ، أيسرهما يوجب رعاية ويقتضي عافظة وعناية ، ثم تشفعها بحادث غلول وخيانة ، وتتبعها بآنف خلاف ومعصبة . . ولا جرم أن وقفت بين ميل إليك وميل عليك . أقدم رجلاً لصدك وأؤخر الخرى عن قصدك . وأبسط يداً لاصطلامك واجتياحك ، وأني ثانية لاستبقائك واستصلاحك . فقد يعزب العقل واجتياحك ، وأني ثانية لاستبقائك واستصلاحك . فقد يعزب العقل شم يثوب ، ويغرب اللب ثم يثوب ،

وأفضل من هذا النص وأوفق منه في بابه ـ وإن كان يتنظم عدداً من المترادفات ـ قول الجاجظ في وصف الكتاب : « والكتاب هـ و الجليس

الذي لا يطريك والصديق الذي لا يقليك والرفيق الذي لا يملك . . . والصاحب الذي لا يريد استخراج ما عندك بالملق ، ولا يعاملك بالمكر ولا يخدعك بالنفاق ، .

والترادف \_وإن كان ذا فائدة جلبلة في صناعة المعجهات \_ قد تكول له آثار غير محمودة في بعض انجالات العلمية والثقافية ، وبخاصة تلك التي يحتمل معها أن تسترشد بهذه المعجهات أو أن تعود إليها وقت الحاجة ، وذلك كالترجمة والمصطلحات العلمية والفنية ، فليس ينكر أن استغلال المترادفات في توضيح مواد المعجم وتفسيرها بأكثر من صورة أو كلمة مرادفة ذو مزية وفضل كبيرين في تقريب المعنى والكشف عنه أو عن أبعاده وظلاله المختلفة في جلاء ووضوح . وذلك أسر مرغوب فيه بىل ضروري أحياناً لتسهيل عملية الفهم وتيسير الأمر على المتعلمين والدارسين جميعاً . وهذا أمر \_كا نعل جميعاً \_ قد استقر الأخذ به واتباعه بطريق يشبه أن يكون مطرداً في جميع أنواع المعجهات وفي كل اللغات قديماً وحديثاً .

غير أنا إذا انتقلنا إلى مجال الترجمة وجدنا الأصر على غير ما ينبغي أحياناً ، إذ قد يخرج بنا الترادف عن جادة الصواب ودقة التعبير في بعض ما ننقل أو نترجم من وقت إلى آخر . ذلك أن الألفاظ المترادفة \_كها قررنا قبل \_ غالباً ما تتفاوت فيا بينها في الدلالة ، لاختصاص كل كلمة بلون أو ظل من المعنى لا يوجد في صاحبتها وقد بكون هذا اللون أو الظل ذا مغزى خاص في اللغة المنقول منها ، فإذا أهمل أو أسيء فهمه عند النقل نكون قد جاوزنا حدود الدقة . بل وبما نقع في خطأ أكيد أو تنزيبف في اخفائق . ويؤكد هذا الاحتال الأخير أن المترجمة \_بوصفها نقلاً لشافة أجنبية \_ تعني شيئاً من التجاوز وصعوبة الوصول إلى حقيقة المعاني المنقولة وأسرارها .

ويظهر خطر الترادف بصورة أوضح وآكد عند وضع المصطلحات العلمية والفنية . ذلك أن المصطلح أساسه الدقة البالغة ، ومن المفروض الالتزام به لفظاً ومعنى حتى نضمن الصحة العلمية ونتجنب الخلط والاضطراب في حقائق العلوم . فإذا ما تسامحنا في استعمال المترادفات في بجال الاصلاح العلمي وقعنا في محظورين :

أولهم أن استعمال أكثر من كلمة للمفهوم الواحد قد بؤدي إلى بلبلة وسوء فهم بين أصحاب المجال العلمي المعين ، الأمر اللذي بؤدي \_إن عاجلًا أو أجلًا \_ إلى وقوع الخلاف بينهم ، حيث لا يقتضي الأمر خلافًا ولا يستلزمه .

ثانيهما يتمثل في احتال تباعد الألفاظ، ويسير كل مرادف في طريق

لا يشاركه فيه غيره ، فيقع الغمـوض واللبس وتتضــارب الآراء وتتصــارع الاتجاهات دون داع أو سبب حقيقي .

وهذا ما نلحظه بالفعل في بعض المجالات العلمية وبعض البيئات. وليس بعيداً عنا ذلك الخلط الواضع في استعال المصطلحات في الميدان العلمي في بلادنا العربية. في مصر مصطلحات وفي سورية أو العراق أو السعودية مصطلحات مرادفة للمدلول الواحد، على حين تستلزم طبانع الأشياء ومقتضيات الحياة العربية أن نسير على خط واحد وأن ننسيق بين جهودنا فنوحد مصطلحاتنا العلمية حتى لانقع نهباً للاضطراب في حياتنا العلمية التي هي أساس كل تقدم ورقي في هذه الحياة الهائجة.

على أن هناك جهات علمية أخرى وقعت \_وتقع\_ في هذا الخطأ. يتمثل ذلك فيها نشاهده مثلاً في انجلترا وأميريكا حبث يلتي علياء كل بلد منها بمصطلحات مرادفة في شتى العلوم والفندون دون توقف أو اهتهام بما ينتج عن هذا السلوك من تعقيد لـالأمور ووضع الصعاب أمام الدارسين.

# الحسواشي سيا

- (١) الخصائص لابن جني ، ج ٢ ، ص ١١٣ وما بعدها . طبعة دار الكتب سنة ١٩٥٥ م .
- (٢) أولمان : « دوو الكلمة في اللغة » . ترجمة صاحب البحث ص ٩٧ ، ط٣
   سنة ١٩٦٩ م .
  - (٣) المؤهر للسيوطي، ج١، ص ٣٨٨ ـ ٣٨٩.
    - (٤) السيوطي، السابق، ص ٣٨٤\_ ٣٨٥.
      - (٥) المزهر للسيوطي، ج١، ص ٤٠٤.
        - (٦) السابق، ص ٣٩٩\_ ٤٠٠ .
    - (٧) أولمان: دور الكلمة في اللغة، ص ٩٧.
  - (٨) المزهر للسيوطي، ج١، ص ١٠٥ ـ ٤٠٦.
    - (٩) السبوطي ، السابق ، ص ٤٠٧ .
      - (١٠) السابق، ص ٢٨٤.
    - (١١) المزهر للسيوطي، ج١، ص ٤٠٦.

# الإبحاء والإبحاء والأداب

الإيحاء الفني، من العوامل والظواهر التي شغلت الكثير من العلماء في النصف الثاني من القرن العشرين. وكذلك الباحثين والفنيين المعشل المنين يتعمقون داخل العقل البشري، لسبر غوره ومعرفه كنهه وكيف بتكون وبكتسب المسوفة، وتتبت فيه الفكرة وكيف يتم الإيحاء، وتتولد الافكار والاختراعات وما إلى ذلك من ظواهو الإلهام والفكر الإنساني.

إن التسطور العقلي في الإنسان ليس وليد الصدفة ولا نتيجة لعوامل عابرة أو نابع عن السندات النفسسية في أعماق الإنسان، بل إن التطور العقلي ينبع من وجود عناصر وعوامل الإنسان، منها النظر والسمع والتذوق واللمس وأعني بها الحواس الخمس).. وهو المال السادس، وهو الحاسة السادسة أو ما يسمى بالإضافة الى العامل السادس، وهو الحلس عند الإنسان.

والمعرقة بالنسية لأي عقال يشري، نرتبط ارتباطاً ونينا يهادة الخواس المنعددة الأغراض والمتعددة الوسائل. قتحن إذا أردنا معرقة شيء اماء أو سير غوره، فلن تستطيع أن ندركه إلا إذا وقع تحت أنظارنا، أو صعنا أو أحسنا والحته بالشم والتقوق واللمس وحاسة الإدراك السادسة. هذه الحواس مجتمعة عن كته هذا النيء وكنه العتصر المواد مع فق.

فالنظر، مثلاً، يحدد لنا شكل هذا العتصر ويحدد لنا لدونه وحجمه وصفاته الظاهرة، كذلك يسالنسية للسمع، فإنه بدلتا على صوت هذا العنصر أو رنيته أو حقيقه، عمسا نستطيع التفريق بواسطته بين صوت نستطيع التفريق بواسطته بين صوت

عنصر وآخو . فنحن تعلم أن كل عتصر من العناصر ، لـ مصوت مستقل ، كما أن له شكلاً مستقلاً ، وكذلك هتاك العديد من العناصر التي ها والحة تحاصة .

ونحن بلا شبك تستطيع أن نميز يسين جميس الفسواكه وأنسواعها والخضروات وأنواعها يبل نستطيع أن تميز روائح كثيرة لعناصر مختلفة عن طريق الشم، وهذه الحاسة تشدرب منذ الصغر على روائح العناصر والمواد وتقوى حاسة التمييز قيها كها زادت معسوقتها بسوائحة العنساصر والمواد المختلفة.

ولنضرب مشلاً على قدوة حاسة المشم قبق الحبوان تظهر هذه الحاسة في الكثير متسه، وتعنير البوسيلة البوحيدة لديه في النعسوف على فريسته، والتعرف على الماء ومكان أي غذاء يتناوله. أما الحاسة الاخرى فهي المتذوق، والتدوق كل تعلم بدئنا في كثير من الأحيان والبي تصلح فيها استخدام هذه الحاسة والمعنوب هدفها عن تسجيب له اعصاب هذه المحاسة وتصل إلى مواكز المخ لشنرجم إلى معان ها مدلوها للتمييز سين كل وعصر وآخر.

وما قيل عن حاسة السمع والنظر والشم والنذوق، يمكن أن يقال عن حاسة اللمس، إذ يها نستطيع التميز بين تعومة سطح العتصر أو الماء وخشونته ونميز بين حرارته وبرودته، وتميز الكثير من الخصائص التي بتصبر عن الآخو.

ومما لاشك فيه أنه يمكننا التمييز عن طريق كل حاسة على حدة عمن أي عنصر من العناصر ولكن قد لبت بالتجربة أن كل حاسة منفصلة قمد تخطئ في التمييز ولاضرب مشالًا على ذلك. فنحن أحياناً نسرى يعض الاختلافات، التي تجعلنا نقم في خطأ

بعتلم: ابراهيم عبدالقادر

التمييز فترى القصر من خدلال فتحة صغيرة والفتحة تحتويه باكمله على كبر حجمه . وكذلك يمسكن أن نسرى صديقاً في الطويق ثم نجوي نحسوه ونلهث وعندما نفترب منه ، نكتشف أنه لبس الشخص السدي تسوهمنا وجوده . وكذلك حياسة الشم غير والحة معينة قد دلتنا حاسة الشم على رائحة معينة قد وكذلك اللمس ، يختلف مسن عنصر ولذا أخر .

ولكن الثابت أن هده الحواس النمس مجتمعة تكمل بعضها البعض، وتعطى لنا صورة كاملة قد تغيب بعض أشكالها ومدلولاتها عن وسيلة من هذه الوسائل الحسية والإدراكية، فإذا بالوسيلة الأخرى تؤكد بطريقة لا تبدعو إلى الشك عن معرفة هدا العنصر، إذن لا عكن التميير والإدراك والمعرفة إلا عن طربق همذه الحواس مجتمعة كها ذكرت. أمسا بالنسبة لحاسة الإدراك السادسة، وهي الحدس، فهي خاصة بالمادة أو العنصر غير الملموس أو المنظور أو المسموع أو ذو الرائحة أو التسدوق الخاص أو ذو درجات الحسرارة

وفد لا أكون غطئاً إذا قلت إن حاسة الإدراك السادس قد تكون أفوى منه في عالم الحيوان عنه في عالم الإنسان، وادراكه. لأن الحيوان يمناج إلى هذه الحاسة بشكل أكبر وهذه الحاسة نقوى دائماً بالقريسن والتدريب وكثرة الاستخدام. ونحسن نرى الطفل على صغر سنه يخاف النار كها نرى الأسد على ضخامته يخاف النار أيضاً لأنه يعدرك تمام الإدراك أن النار

وحاسة الإدراك السادسة لها مزايا

كثيرة وأغراض متعددة . ولقد وهبها الله للإنسان والحيوان لتكون المعين لهما في الابتعاد عين الأخطار وعن المشاكل التي قد يتعرضان لها من وقت إلى آخر، فننبهها إلى أن هناك بعض الصعاب أو المفاجئات التي تكون على وشك الموقوع . وإذا استرسلنا في الكلام عن هذه الحواس فلن بنتهي الحديث عنها . وكتب علم النفس والفلسفة مليئة بالمعلومات والتحاليل والشروح الكثيرة التي تبيين مزايا كل حاسة على حدة . وتبين خصائص كل متها وأغراض وجودها في الإنسان وكيفية تنظورها ورقبهنا بمنزور النوقت والسنين والأجيال.

فالعقل البشري يكتسب معرفته من خلال هذه الحواس. ويبق لدبنا يعد ذلك الكلام عن كيفية انضام وتلاقي واشتراك هذه الحواس مع بعضها لتحديد نوع المعرفة تحديدا واضحاً سلياً لا يشوبه الخطا، أو المغوات باعتبار أن جميع هذه الحواس سليمة وفي شخص سلم حتى نؤدي الخرص الذي من أجله وضعت في الكائنات والخلوقات.

ولقد يكون العقسل - واقصد المغغ بالذات - هو الخزن أو الارشيف الذي تدخل إليه المعلومات عن طريق الحواس وتتجمع لتعبر خسلال شبكته العصبية الختلفة وتستجم إلى رسائل خاصة تنطلق من خلال هذه البوقة - التي تتصهر فيها المعرفة - إلى القلب مباشرة والقلب هو عضو من أهم الاعضاء الإنسانية ، إن لم يكن أهمها جميعاً إذ عن طريقه تم السيطرة التمامة على الإنسان و هذا السائل عن طريقه تم الإنسان وهذا السائل جسم الإنسان ويبني خلاياه وأعصابه

وفي مناطق القلب العديد من

الأقسام، فهو يشتد في ضرباته عند حدوث أي فعل شديد، تعبر صورته وعمزاته وخصائصه عن طربق الحواس المذكورة لتدخل العقل وتترجم لنطلق في القلب، وهناك عند الفؤاد في أعياق القلب السحيق تنطلق في أعياق الأعداث الني يهتز لها القلب من الفرحة للأحداث المولة وينبض من الفرحة للأحداث السعيدة، ومن منا لم يلاحظ هذه الحركة غير العادية داخل القلب . أي؟ عند الفؤاد .

السفلي المدبب، وأقول هنا إنه يجب التفريق بين القلب والفؤاد التفريق بين القلب، والفؤاد داخله، والفؤاد داخل القلب، يسيطر عليه أو بمعنى آخر هو مركز القلب، ويسرسل بسلانفعالات في كل مكان فيهتز الإنسان نشوة أو فرحاً أو خوفاً ووجلا نتيجة لوصول الترجمة الفعلية إلى مركز رهيبة، سرعة تتناسب ورد الفعيل المطلوب، سرعة تمتناسب ورد الفعيل المطلوب، سرعة تمتناسب ورد الفعيل الحواس وهذه الانفام والأصوات الحواس وهذه الانفام والأصوات المذكورة لتعطي رد فعل مباشر لما تلقته من معلومات صادرة عن العنصر المراد

وهذه الانفعالات والاشارات الصادرة عن الحواس تتم في وقت قصير أيضاً يقاس بالجزء من الثانية . فبالنسبة للنظر مشلاً تتم السرؤية في ١/٢٤ من الثانية إذ إن العين تستطيع أن تحتفظ بالصورة التي أمامها في هذه الملحرفة التامة للعناصر التي حولنا، وللكون، الذي تنؤدي معرفته في المجوفة النهائية إلى معرفة الله . المعرفة النهائية التي معرفة الله . المعرفة النهائية التي عكنتا إدراكها من المعراهد التي تكونت لدينا من العناصر والمناظر والاصوات التي حولنا.

وقد يختلج الشعور ايضاً لهـذه

الانفعالات ويشكل شعوراً خاصاً بموقف ثابت، كشعور الفرح وشعور الحزن والارتباك وشعور الاحترام وما إلى ذلك من المشاعر العديدة، الذي تميز الجنس البشرى

عن غيره من المخلوقات ، وعند تمام المعرفة وظهر المساعر يكون الإدراك قد تم في أكبر صورة . والإدراك هو نهاية معرفة كنه الشيء وتكوين معلومات ثابتة عنه . وإذا تصورنا أن كثرة الصور والرسائل

والمعلومات الواردة عن الحواس تصل باستمرار إلى مناطق الحس والشعور في العقل ، وأنها تكني لإدراك كل شيء ، فهذا لا يجوز . إذ إن التنمية العقلية في هذه الحالة واجبة ولازمة . والتنمية العقلية تـم

وتكتسب عن طريق تمكرار الرؤية وعن طريق تمكرار الاستاع والشم والتفقيق واللمس واستخدام الإدراك الحسي السادس وكذلك التنمية العقلية من خلال القراءة والاطلاع على العلوم والفلون لمنكون لمدينا ذخيرة كبيرة مسن

المعلومات التي نصبح وسبلة أو طريفاً للتطور والتقدم. بمعنى أنه إذا توقف إنسان ما عن تنمية عقله، فيعني ذلك أن حواسه ستتوقف عن تطور التمييز فيه، وأن معرفته

ستنتهي وتنحصر عند حدود معينة ، وكذلك شعوره وإدراكه لما حوله قد يتوقف وتصير له إنفعالات ثابتة لا تتغير ، ولن يتمكن من التطور في حياته أو فكره .

# الفكر والعبقرية

ومن العوامل الهامة بعبد ذلك ـ وهي عـوامل مـكملة لا بـد مـن وجودها \_ هي وجود الفكر والعبقرية ، فنحن لا نفترض أن كل إنسان في هذا الـوجود عبقـرى مفكر، بل هناك الغالبية العظمى من الأشخاص تننهي كل معرفتهم وإدراكهم وشعورهم بتوقف التنمية العقلبة لعدم وجود الطموح السكافي للتقدم والتطور، والفكر والعبقربة هما من العناصر الني يهبها الله تعالى ليعض النساس كذلك التسأمل والأحلام فنحن جميعاً نتأمل . ونحن جميعاً نحيل وقبد نشأمل ونحسل دون الاستفادة من هذه التأملات والأحلام ولكن هنباك العبديد منن الأشخاص اللبن بستفيدون من إحلامهم وتأملاتهم . ويعرفون كيف يوجهون هذه العناصر الهامة داخل الكيان البشري.

أما العنصر السرابع فهسي الموهبة و الموهبة العادي الموهبة و الموهبة العادي هي هبة موهوبة عنوحة من الخالق ويمنحها لمن يشاء ونحن نقول إن همذا النسخص موهوب أي إن لايه ملكة حاصة ، أو ميزات معينة خاصة تحيزه عن غيره في سرعة والإدراك وفي سرعة المعرفة ، وفي سرعة رد الفعل للفعل .

والحاسة الانحسرى أو العنصر الآخر هو العقسل السلم. الآخر هو العقسل السلم. والعقل السلم لا بد من توافره . حتى يستطيع الإنسان استخدامه في التمييز وسرعته وفي الإدراك وسرعته وكذلك سرعة ود الفعل . ونحن

نرى هذه الطاهرة في العديد من الناس. وهناك مسن غسم ذكاء خاص في نواح معينة مثل الذكاء الذي يتمتع به رجل باحث في علم من العلوم، أو ذكاء يتمتع به رجل في علم الافتصاد، أو ذكاء يتمتع به رجل في الفنون من أجل الفنون. فكل ذكاء ينصب على نفس بحاله يعتبر ذكاء ذا صبغة محددة، وهبو نتيجة لوجود العفل السليم الذي يتحكم في الاستقبال وفي إرسال رد الفعل.

أسا العنصر النسائي فهسو الاختزان، أين تذهب المعلومات الكثيرة التي تصل إلينا عن طربق الحواس . . همل تنبخر بالطبع؟ غن نعرف جميعاً عكس ذلك .

فالمعلومات التي تصل الينا عن طريق هذه الحواس، سواء بالمعرفة المادية المسوسة والملموسة المباشرة أو عن طريق التنمية بالقراءة والكتابة والأداء أو الرواية تذهب إلى عنازن ومستودعات العقل الباطن الدقيقة لتختزن وتستقر إلى أن يحتاجها المفكر المبدع.

الخترنة أو بصورة أخرى أشد دفة بعد أن اختلطت وقورنت بنستى المعارف المختلفة وتنطلق لتؤدي رسالتها عندما بطلب منها ذلك . وظاهرة الاختران قد نكون عند بعض الاشحاص ظاهرة مؤتنة أو نكون ظاهرة مستمرة . فهناك الكثير من الأشخاص ، الذين والمعارف ، ولكنها حينها تصل

فنخرج إليه إساعلي صورتها

إلى الخازن تغلق عليها أبواب ثقيلة ، فلا تخرج إلى الوجود أبداً . وربما تخرج عن طريق العقل الباطن أو اللاشعور كما في حالات الأسراض النفسية والتصورات والتخيلات والأحلام في بالنسبة للشخص العبقسري ذو اللحيزات الخاصة فتساعده وتلقنه المعيزات الخيامة أن ساعده وتلقنه جميع المعلومات التي يبرغب فيها ، وهي مخيزة منذ أن كان طفيلاً .

وظاهرة الاختزان في العفـل البشري، بمكن نشبيهها بالعقول الإلكترونية والشرائط والتسجيل، التي تختزن الكئير من الكلمات والحركات والموسيق والأغساني، وبمكن العودة إليها في أي وقت نشاء بإدارة جهاز صعير. والاحتزان هنا يتوقف على مدى سا يصل إلى هذه المراكز من معلومات. فجميع العقول البشرية والحبوانية تخبتزن العديد مسن المعلمومات ولكن يفروق واضحة ومتبابنة . فالإنسان البدائي يختزن في هده المراكز معلومات محددة ومتكررة . أما إنسبان العصر الحديث، فيخبزن في همذه المراكز العنديد من المعلومات والمعارف المختلفة الكثيرة المتنبوعة. فهبو بطبيعة نكوبنه ووجوده يثلق الكئبر من المعلومات عن طريق وسائل مختلفة . وبيئته الني يحيا فبها ، وقدرته على استيعاب النكثير من المعلومات عن طريق العلوا والكتب والجرائد وانجلات، ووسائل الإعلام الكثيرة الأخبريء

مثل الإذاعة والنليفزيون.

والسزيارات المتكررة، والسفر إلى أماكن مختلفة، والتحكم واستخدام الجهزة كثيرة، مثل السيارة وكيفية إدراكه لتشغيلها وما تحتاجه من مجهود عقلي وإمكانات. وعالمنا الحديث يكتظ بالأجهزة والمعدات كوسيلة لوصول معلومات كشبرة غيرن داخل هذه المراكز.

وهناك نوعية من الناس يتميزون باختران معلومات عددة. مثال ذلك الأدباء ، الذين يكثرون من اطلاعهم الأدبي ، والشعراء السذين يكثرون من قسراءاتهم الشعرية ، والفنانون بنوع خاص من مشاهدة الأعبال الفنية ، والموسيقيون الموسيق وأدانها ، عما يجعل الوسيق وأدانها ، عما يجعل الاختران في مسراكز وطابع عميز لمعلومات عددة .

وقياساً على ذلك أبضاً يكن تطبيق هذا القول على رجل القانون ورجل الاقتصاد وكذلك الأطباء والعلماء والمهندسون فكل يسارع إلى اختزان أكبر كمية من المعلومات التخصصية عما يعطيهم ميزة خاصة عن باقي الخلق .

وحبدًا لو أن كل شخص متخصص يستطيع أن يستخدم هذه المعلومات والمعارف المختزنة والتنسيق بينها ومنارئنها بعضها ببعض وتكوين فكرة عن كل معلومة على حدة ، وعن كل معلومة وأخرى مجتمعة نما يكون رصيداً كبيراً في ينك العقل ، البنك الدي يحده

بما برید عندما برید.

ومن الظواهر الطبيعية الأخرى ظاهرة الإحساس. وهذه الظاهرة قد لا تنمو عند بعض الأشخاص، وتنمو عند البعض الأخر بصورة معتدلة وتزداد نمواً عند أشخاص آخرين قيد تصل بهم أحياناً إلى

حالات نفسية ، أو نصل جم إلى خير عمم ، لإدراك سا حوفم والشعور به . والإحساس يمكن تدريبه وتقويته من آن إلى آخر بالاطلاع على العلوم الحسية والفنون الحسية التي تخاطب الشعور . أما

الأشخاص الذين لديهم موهبة الإحساس فهم أشخاص مميزون عن غيرهم. والظاهرة الأخرى التي تبطالعنا من خلال هذه الظواهر التي يتمتع بها الإنسان، سرعة الفهم، والبدية.

ربحا يتكلم أهامك أحد الأشخاص فلا تفهمه، ويتكلم شخص آخر فتفهمه والفهم هنا متبادلة . فأحياناً ، يكون المتكلم هو السبب في عدم الفهم . ويكون المتكلم السبب في توصيل الفهم السريع . والناحية الأخرى هي المستمع قد يتكلم أحد الأشخاص فيمكن فهمه بسرعة فائقة بالرغم من أن كلامه غير مفهوم وقد لا يفهم نتيجة لعامل من العوامل في شخص السامع خارجة عن

والفهم هنا من المميزات الكبيرة قد يكون بسرعتها اكتساب

الفاعلية واكتساب الانفعال ورد القعل السريع السلم بسرعة البديهة لأن الإنسان إن لم يفهم معنى من المعاني، فلن يستطيع أن يسدرك ماهية العناصر أو القضايا. وبالتالي لن يستطيع أن يرد أو يتفاعل مع المطلوب.

ومع ذلك يمكن تدريب الفهم تدريباً علمياً ولو أن الكثير والعديد من الأشخاص لا يحناجون إلى هذا التدريب، لأن هذه الطاهرة من الظواهر المتاصلة في الإنسان.

والظاهرة الأخيرة من هذه النظواهر هي المنطق. والمنطق فلماهرة خاصة بالتمييز والاستقراء فأنت تعلم أنه إذا استخدم المنطق قد أصبح علم من العلوم الحديثة الآن التي يحكن أن تضع القواعد والقوانين الاستقرائية للإدراك عن طريق المعادلات والرياضيات. وهو علم متسع كبير، ولكنه يختص بالتمييز عن طريق الحاسة السادسة الإدراك المطلق التي تستخدم على المكثير من الحكم على المكثير من الخدس في الحكم على المكثير من الخواض.

عند هذا الحد نكون قد وصلنا الله بيان ما نصبو إليه ، وهو الإيحاء والإلهام . فلقد وجدنا من خلال هذه الحواس أو النسوافذ الفرعية والسظواهر السطبيعية في الإنسان والسظواهر الكنسبة تكون بجتمعة في بعض الاشخاص وتخترن المعلومات وتستطيع القيبز والمقارنة والاستقراء والتفاضل . ويعت شتى العوامل المختلفة الموانة والرقعالات الطارئة والموجودة

المختزنة . فينتج عن ذلك إيحاء . . إيجاء بفكرة ما لكثرة وجبود هـذه العوامل .

ويمكن أن يصل الإيجاء عـن طريق هـذه النوافذ الحسية ، والنافذة الكبيرة التي خلقها الله في الإنسان لتعبر منها المعلومات إلى داخل القلب والفؤاد وتختزن داخيل العقل من جديد، لتبث موجاتها الأثيرية، في وقب محدد، بفكرة لقصيدة أو إيحاء لقصة أو الهمام لمعزوفة موسيفية أو إبداع عمل فسني بعد ايحاء الفكرة . فالفنان والأديب والموسيق بسطبيعتهم يتمسيزون في عملهم داعًا بالأفكار الجديدة ، فإن لم يكن على اطلاع دائم بالأفكار السابقة \_ ولا أقـول القـديمة \_ لأن الأفكار السابقة لها قيمتها ، ولها محتوياتها ومدلولاتها، ونحين في أمس الحاجة إليها، لتتولد لبديتا الأفكار والموضوعات، التي يحتاج إليها جمهور الناس في كل مكان. ونحتاج إليها من أجل التطور العقلي في الإنسان والإيجاء القمني المبكر وإبحاء الفكرة يؤدي مباشرة إلى الإبداع .

والإبداع هـ و أداء العمسا الفني ، اللّذي يتطلب مهارات خاصة ومهارات متعددة . فحرفف الموسيق يحتاج إلى معرفة آلات وكيفية توزيع الموسيق يحتاج إلى معرفة المواقف الموسيق يحتاج إلى معرفة المواقف الدرامية والكوميدية ، وكيفية تأديتها للفنون التشكيلية والمارسة الطويلة بين الألوان والأحجار والخامات المتنوعة ، وأدوات الرسم والنحث وما إلى ذلك من الاساليب .

وبالإضافة إلى العناصر والمعارف المكتسبة اليتي تحدثنا عنها قبل ذلك ، يكون الإبداع هو نهاية المطاف، الذي نصل إليه عبر رحلة طويلة من عمر الإنسان، الدي اكتسب المهارات والخبرات والمعلومات الكثيرة ، ليقدم لنا بعد ذلك فكرة يبدع في إخراجها، لتقع عليها حواسنا من جديد وتختزن في العقل الباطن عن طريق النوافذ الحسية الفرعية للإنسان لتصل إلى النافذة المركزية الكبيرة في المخ لتجدد فيها بعد الأفكار، وتطور الفنون والعلوم وتطور الكلمة .

فالكلمة يمكن تذوقها عسن طريق إيحاء المدنى. فالمعتى يتركب في عقبل الشاعر عن طسريسق السكليات الخسترنة والحروف والتعابير. فيان شعرية، أو مقالة أدبية أو قصة طريفة أو درامية. ليتلوقها الإنسان الخرية، ليتلوقها الإنسان الخرية الست من جديد، لتوحي النوافة الست من جديد، لتوحي طريق إيحاء نابع عسن المعارف الخسترنة في عقله وجسمه ويصير حلقة في سلسلة التطور المتعددة اللانهائية.

وهذه العمليات المعقدة والظواهر الغريبة تم تلقائياً بل ربما مغنىاطيسياً داخل عقل الإنسان وجسمه بطريقة متشابكة يتداخل بعضها مع بعض في رونق أخاذ، يلهب الإلهام والوجدان بالعواطف النبيلة والأحاسيس والشعور والإيجاء الفتى.

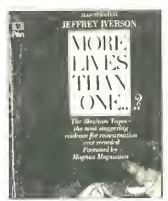
طفقت نفسي تجادل ، ذات بـــوم وتُسائلُ قلتُ عقدواً يــاإهْــي بــاقلُ في العــي بــاقلُ ســـاًلتني عنـــك نفسي وأنا يــارب جـــاهلُ

\* \* \*

هانف وَشَاوْشَ روحـــي مــــن وراء الغيـــب قــــائلُ إنَّهُ منا قريبُ لا تراهُ عبين ذاهبلُ وهــو في كل مـكان لأولي الألبـاب مــائلُ في عبير الـــــزّهر ، في الأنســـــام ، في شــــــدو البـــــــلابلُ في خريـــر النهـــر، في الأجـــام، في همس الجـــداول في فُــرور الـــدهر ، في الأبـــام ، في دأب القـــوافلُ في هدير البحر بالأنغام في حضن السواحلُ في مسير السؤهر ، في الآكام ، في عسلب المناهلُ في صرير الصبقر والأقسلام ، في ضبوء المشاعل في ظهور الفجر ، في الإظالام ، في لسون الأصائلُ في زخيور الفكر بالإلهام في شيتي المسائل في شـــعور الــــبر والإنعام ، في جــــو الأمــــاثلْ في نشور البذر بالأكهام، في غسوس الشهائسلُ في الخــــالايا والشرايــــين ، وفي لــــطف المفــــاصال في مرايا العمين، في الأعصاب، في حسن الأنساملُ وهـــو معــنى اللانهـايات وما قبــل الأوائـــــأل خلق الإنانَ . أعطاه بياناً ونوافلُ حكمة العجماء فبهما خمسير بمسرهان لغسفل ونظام الكون لو فـكرْتْ فيــه فهـــو هـــاثلْ فتأمَّانُ مَـراً فَتَرَهُ تلك المنازلُ إنَّ في خلع السما والأرض أيات لعاقلُ عالْمُ حلو البرايا كل شيء فيه كامللْ جاً من احيا مواتاً وحباه سنخر بابل 



# رحلةفي



ڪتاب

"هذاالكتاب، وغيره كيقول لنا إن الأحلام والتنويم المغناطيسي وغير ذلك من حالات عدم الوي أول لتحكيز أوكائنا ماكان الوصف الصحيح لهذه الأحال التي تعتري الإنسان ، لا تزال بغير تقسير عليى ، وكل ما لدى العلماء بشأنها لا يعدو أن يكون مجسد آراء ونظس ياست ، ...



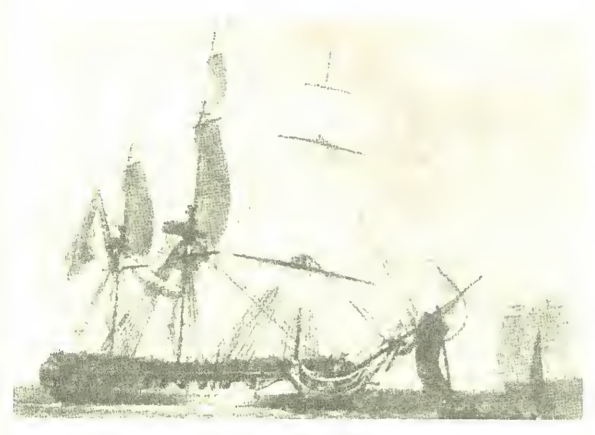
# وو وَمَا الْوِسَيْتِرَمِنَ الْعِسُلُمُ إِلاَقَلِيُ الَّا إِلاَقَلِيُ الَّا إِلاَقَلِيُ الَّا إِلاَقَلِيُ الَّا

فترآنكوعم

الذي أفهمه من هذه الآية الكريمة ، داعياً الله أن أكون محقاً . هو أنها موجهة لبني الإنسان ، لا وقت نزولها ، بل منذ خلقهم إلى يوم يبعثون ، ومحن نعرف أن ما أوتينا من العلم الآن ، يزيد كثيراً على ما كان متاحاً لبني آدم في وقت آدم ، ويزيد أيضاً على ما كان متاحاً لهم عندما خوطبوا بهذه الآية ، ويعلم الله كم يقل على ما سيعرفه من سيخلفوننا حتى يرث الله الأرض ومن عليها .

ولكن هذا كله مجتمعاً هو «القليل»، فهو مهها زاد وكثر فهو كثير فيا يخيل لنا نحن، بمقاييسنا نحن، ولكن الكون أكبر بكثير جداً بما نعرف، بل أكبر من قدرتنا على المعرفة. تأليف : جيفري ايفرسون

تقديم: محمد الحديدي



و سعية من الفود الذمن عشر \*

وهناك الكثير بما لا يمكننا أن نعرفه حتى إذا قبل لنا ، وهو ما يتضح لنا من أننا كلما اكتشفنا جديداً وجدناه أكثر إثارة للحيرة ، كلما عرفنا المزيد عن المادة وجدنا أنها ليس هناك شيء ! . . كلما تقدمنا في علوم الفضاء وتفكرنا في هندسته ، وجدنا أن هذا الفضاء الرحب الدي يحيط بنا قد لا يكون إلا وهما ، وأما الزمن فهو مشكلة المشكلات ، لا يبدو أن هناك أملا في الاقتراب من عالمه الغمامض ، هذه هي العناصر الثلاثة للكون الفيزيائي كما نراه ، فا بالك بما وراء ذلك ؟ .

الروح . . . ﴿ ويسالونك عن الروح قبل الروح من أصر ربي ﴾ ، هكذا يقول لنا الكتاب الكريم ، والمعنى واضح : لا قائدة ، لا فائدة من البحث في هذا الموضوع ، لأنه \_ على ما يبدو \_ يقع في دائرة السر العظيم الذي لا نملك القدرة على إدراكه ، سوف يظل خافياً عنا نشنا أم لم نشأ ، وهذا ما توصل إلبه الكثيرون من كبار الباحثين ، مثل : وليم جيمس ، الفيلسوف وعالم والنفس ، الاميريكي الشهير ، الذي قال : وإذا أردئا أن نثبت خطأ القول بأن كل الغربان سوداء ، فنحن لسنا في حاجة لأن نثبت أنه لا توجد غربان سوداء ، يكفي أن ناتي بغراب أبيض واحد ، ، اللذي يقصده

جيمس من هذا \_ وهو واحد من المفكرين الذين يتمثلون في هذا الكتاب الذي سنعرضه \_ هو أننا إذا أثينا بعفريت واحد أو استحضرنا روح ميت واحد، فإن هذا سيكفي لأن نثبت أن هناك عالماً كاملاً بمكننا أن نتصل به ، ولكنه بمضي فيقول إنه أنفق خسأ وعشرين سنة في البحث في هذا الموضوع وفي مساندة الجمعية الأمسيريكية للبحسوث الروحانية ، ثم انتهى من هذا كله إلى قولته الشهيرة : وأصبحت أرتاح إلى الاعتقاد بأن الخالق لا يريد لنا أن نعرف شيئاً عن ثقة في هذا الموضوع ،

أغلب الظن أن هذه هي الحقيقة ، ولكن الكتاب الكريم لا ينهانا عن البحث في آفاق هذا الكون العظم ، فقد أودعنا عقولا لنفكر بها ، ولو لم يرد لنا خالفنا أن نفكر لما أودعها فينا ، لعل هذه الألغاز ، لعل التفاعل بينها وبين قدرتنا على العجب ، نعمة من أعظم نعم الله على الإنسان .

### هذا الكتاب

الذي أعجبني في هذا الكتاب، والذي أرجو أن يشاركني القارئ في الاطمئنان إليه، هو أنه هو أيضاً يتساءل، كما هـــو واضــح مــن عـــــلامة



 خارل السابع منبلك فارس وقد وصفيه يقابنو بقوله : وله سافال دقيقتان وأنف طويل أقيء ال

الاستفهام في نهاية عنوانه لا أكثر من حياة واحدة ؟ ، أي هل يمكن لإنسان أن يعيش أكثر من حياة واحدة ؟ والمؤلف يتساءل ، لأنه سمع كثيراً وقراً كثيراً كيا سمعنا وقرانا ، سمع عن طبيب ، أو نصف طبيب ، يعيش في إقليم (ويلز) بإنجلترا ، يقول إنه وجد الدليل ، أو ما يظن هو أنه الدليل ، على أن روح الإنسان ياودعها الله جساءاً بعد ما يظن هو أنه الدليل ، على أن روح الإنسان ياودعها الله جساءاً بعد جمد ويهبها حياة بعد حياة ، زار المؤلف هذا الطبيب وشاركه بعض تجاربه ثم تولى تحقيقاً صحفياً مفصلاً وخرج من الامر كله أكثر تساؤلا وحيرة عا كان كها سنرى .

(قد ) يكون الأمر كذلك وقد لا يكون ، وربحا كان كذا وكذا . واستشهد في نهاية الكتاب جذه الآية الكريمة من سورة الروم : ﴿ الله يبدأ الخلق عم يعيده هم إليه ترجعون ﴾ (١) غير مستبعد أن يكون المتصود منها شيئاً كهذا ، غير مدرك أن البداية الخلق الا يمكن أن يكون مقصوداً منها بعث إنسان أو أناس ، ولكنه ما يزال حائراً لا يقطع بشيء وهذا هو أفضل ما في هذا الكتاب الشيق المتع ، بتمشل ذلك في هذه الفقرة في نهابة الكتاب :

ها قد مضت سنتان منذ زرت أرنول بلوكسهام لأول مرة، وهاندًا أجلس مفكراً في قد يكون المعنى الذي يمكن

استنباطه من أشرطة بلوكسهام؟ هل هي حقاً، كما يعتقد هذا المنوم المغناطيسي العجوز، السدليل على صحة الاعتقاد التاريخي عند البشر، بأن الإنسان يموت ثم يبعث إلى هذه الحياة مسرة بعد مسرة؟ وإذا لم تكن كذلك، فا هي؟ ه.

ولكن من هو أرثول بلوكسهام وما حكاية الأشرطة . . إلخ ؟ . هذا ما سنجيب عليه أثناء رحلتنا مع هذا الكتاب ، مؤكدين أننا لن ننتهي إلا إلى مزيد من التساؤل ، ومسن الإيمان مسرة جديدة بهذه الآية : ﴿ ويسألونك عن الروح قبل الروح من أصر ربي وما أوتيتم من العلم إلا قليلاً ﴾ شائنا في ذلك شان المؤلف ، إذ إنه يقول لنا إنه بحث ومحص وحقق معميات والغازا كثيرة ، ولكنه لم يجد شيئاً حيره وقض مضجعه كهذا ، وبرغم أنه سبق أن رأى الناس ينومون مغناطيسياً ، فيتكلمون لغات لا يعرفونها ، ويصفون أماكن لم يزوروها وبلداناً لم يسافروا إليها ، إلا أنه وجد أكثر من ذلك في هذه الأشرطة .

### حلقة الاتصال

إذا افترضنا جدلا أن هناك شبعاً كهذا ، قما حلقة الاتصال بسين مختلف «الحيوات» التي بحياها الإنسان؟ .

هذا الكتاب \_ وغيره \_ يقول لنا إن الأحلام والتنويم المغناطيسي وغير ذلك من حالات عدم الوعي أو التركيز، أو كانناً ما كان الوصف الصحيح هذه الأحوال التي تعتري الإنسان، ما تزال \_ على غير ما يعرف المكثيرون منا \_ بغير تفسير علمي ، وكل ما لـدى العلماء بشـأنها لا يعدو أن يكون نظريات وآراء يختلفون فيها ، ولا أحد يدري هل يظل الأمر كذلك أم أنه سيأتي يوم تنتقل فيه إلى دانرة «القليل» الذي يدخل في طائلة الإنسان . . كائناً ما كان هذا الأمر ، فالمفروض إذن أن تفاصيل الحياة السابفة توجد في ذاكرة الإنسان كها يوجد ماضي حياته وهو رضيع مثلًا ، وهـــو مـــا يتســنى اســـترجاعه بالعقاقير وغيرها من الوسائل العلمية ، يخيـل إليُّ أن هـذا في حــد ذاتـــه يتنافى مع الفرض، فالحياة السابقة أحداث وفعت لشخص آخر، ومنن العسير أن نتصور أن تتغير « ا**لهويــة ،** ويــظل كل هــذا «م**شـــتركأ ، ،** فالتنويم المغناطيسي والأحلام والمذكريات وكل هلذا ليس سوى الطريق لاستنباط أشياء سبق أن وعاها الإنسان وغابث عن ذاكرته وهو يسترجعها كيا هي أو معبراً عنها بـالرموز ، اللهـم إلا إذا كانـت إرادة الله هـي أن ينتقل المخلوق من حياة إلى حياة ، آخذاً معه « هذكراته ، الخاصة مطوية في مكان ما من هذا المخ الجديد الذي عا مع الجنين الذي تكون بدوره

من نطفة ثم من علقة ثم سوي رجلا؟.

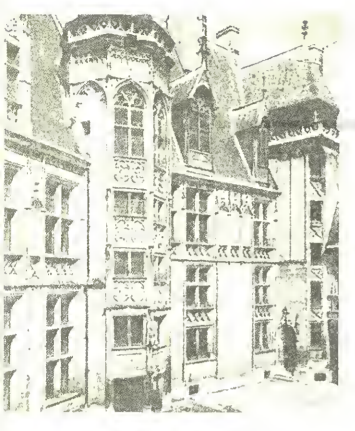
إحدى النظريات التي أعجبتني على كـل حـال ، هـي تلك الـواردة في هـذا الكتاب ، ومعها احتالات أخرى ، في هـذه الققوة الرائعة في نهايته :

«هناك تفسيرات أخرى ممكنة ، أيحتمل أن يكون هناك «وعاء» معلومات مشترك بين كل من يدخلون في حالة التنويم المغناطيسي أثناء وجودهم فيها ؟ ثم إذا كان أسلافنا ينقلون إلينا في هذه البذرة الأدمية الدقيقة خواص تتحدد بها أوصافنا وطباعنا ، ألوان شعورنا ، وكم مسرة في الدقيقة ترمش جفوننا ، وأغاطنا السلوكية التي نسميها الغرائز ، ألا يحتمل أننا نتلق منهم ، مع هذا كله ، شيئاً من خبراتهم وتجاربهم ، مسجلة هلي أيضاً في هذه الشلفرة الإلهيلة المتناهية الدقة ؟ ع .

ثم: ما الحقيقة التارخية ؟ ما هي ، بلغة الزمان والمكان ؟ العالم النفسي كارل يونج ، يقول في كتابه « ذكريات وأحسلام وانعكاسات » (٢) إنه لا يستبعد أن الذين يعيشون في الوقت الحاضر عكنهم أن يروا أحداثاً وقعت في الماضي وذلك بتأثير ظاهرة يسميها « التزامن » .

يحكي هذا العالم تجربة حدثت له هو نفسه ذات ليلة سنة ١٩٢٤ م، عندما صحا من نومه على صوت فرقة من الشباب يغنون ريعزفون الموسيق وراء نافذة غرفته، ولكنه عندما فتح النافذة لم بجيد أحداً، كان الليل ساكناً تماماً، ثم علم بعد عدة أشهر أنه في العصور الوسطى كان المحاربون يلتقون في هذه البقعة ليحتفلوا بالمناسبة ويبودعوا أهليهم، وأنه أمسكنه «بطريقة ما» أن «يتصل ذهنياً» بهذا الموقف «الذي هو \_ كأي شيء يحدث في هذه الحياة \_ واقع حدث، مسجل في تاريخ الحياة والكون، كل شيء مسجل ولا يمكن مخوه، وكل شيء في الكون يحس بما يجري بدرجة ما، وقد ياتي وقت نكتشف فيه الطريقة لاستنباط الماضي من الأشياء التي وعته، من يدري ما هي حدود «القليل» الذي اوتيناه؟ إلى أن يخدث هذا، إذا من سبحدث، قد بوجد بينا من هم اكثر إحساساً بشيء أو آخر من غرهم.

ومن ذلك ينتقل المؤلف إلى آخر نقرة في الكناب: «والعمسل الذي قام به بلوكسهام واستمر يبؤديه عشريين سنة، على الأقل يفتح أذهاننا على هذه المسألة، وإذا كانت هذه التسجيلات تدفعنا لأن نعيد التفكير في أمور كنا نعدها منتهى منها، فهذا في حد ذاته إنجاز عظيم لن يتسنى إلا للقليلين، وكها قال يونج وهو يقترب من نهاية «حياته» التي نعرفها، بقدر ما يمكنني أن أعرف، فإن واحداً من أهداف



 ★ منظر لبيت من بعصون الوسطن وهو بيت «حاك كن» إلى مدينة بورج كن رضعه جان بقس وهو تحت اللور اللوي، العاصبي \*

الحياة الإنسانية القاء بصيص من الضوء على الظلمة التي يلتف فيها الوجود».

نم يرجع المؤلف إلى احبال أن يرث الإنسان عمن أنجبوه حبرات ومعارف، كيا يرث عنهم الأشكال والطباع، ويتساءل: كيف يتسنى لطفل مثل موزارت أن يعسرف على البيانو بهده القدرة الخارقة وهو في الثالثة من عمره؟ وكيف يتسنى له أن يؤلف السيمفونيات وهو في السادسة وأن تمثل على المسرح أوبرا من تأليفه وهو في الثانية عشرة؟ ألا يحتمل أن يكون تفسير ذلك أنه وهو ينحدر من أسرة موسيقية ـ قد ورث شيئا من هذا؟ وإذا كان الأمر كذلك، أيكن أن يكون تفسير الظواهر التي نظن أنها الدليل على الأرواح لا يعدو أن المرء منا، وهو تحت تأثير الغيبة، يستخرج من مكامن غه غبوءات جاءته ـ كيا جاءته خواصه الشكلية والذهنية والطباعية مسجلة في كل خلية من خلابا جسمه ـ عن طريق الوراثة البيولوجية؟

ثم ينتقل إلى هذه الفقرات الرائعة ، وهو ، المؤلف ، يمارس التحقيق الصحفي لحساب التليفزيون :

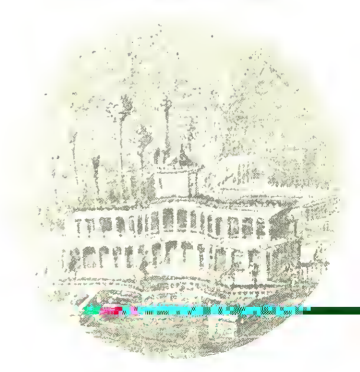
ه على العقليين اللذين يصرون على وزن كل شيء بميزان

العلم والاستنتاج أن يتذكروا أن جدي وجدت كانا خليقين أن يبساني في صومعة إلى أن أشفى من الجنون لو أني كنت تنبأت لها بأني عندما أكبر سوف أشتغل بشيء يسمى التليفريون، وأن هذا الشيء سيمكن سكان أستراليا من أن يشهدوا أمورا تحدث في الجانب الآخر من العالم أثناء حدوثها، بل إن عقلي أنا ما يزال غير قادر تماماً على أن يستوعب فكرة أن المادة والطاقة شيء واحد! وإنني فقط لو استطعت أن أرمي بهذا القلم إلى الخائط بقوة كافية فإنه لن بلبث أن يتلاشي!

إن ما هو مجهول في هذه الحياة أكثر وأكبر من أن نستطيع البت في هذه القضية بواحد من اثنين : إما تناسخ الأرواح ، وإما الخداع ، هناك مجال لاحتالات أخرى عديدة ، منها مثلًا احتال الإدراك عن غير طريق الحواس (٣) وهو ما يعتقد به الكثيرون وبقولون إن لديهم من التجارب ما يؤيد اعتقاداتهم ١٠ .

بهذا نكون قد بدأنا قصة المؤلف من نهايتها وليس من بدايتها كها همو مألوف، ولكنني من جانبي مطمئن جداً لهذا المنهاج، ويأتي ذلك من حرصي على أن أؤكد للقارئ أننا لا نقدم له عملاً من أعهال الخرافات أو والفائدازي التي ينبهر بها الكتاب والقراء وراءهم، بل إنني سأسمح لنفسى ان أتمادى في هذا قليلاً \_ من هذا المشطلق ذاته \_ وانقل

★ درة رومانية (لبلا) قاميمة من أنوع الذي وصفه حال ابتدر ﴿



الفصل قبل الأخير أبضاً ، كما نقلت الأخير ، قبل أن أدخل في صلب الموضوع أو القصة الأصلبة التي ينقلها إلينا الكتاب ، وهي ، إذا أردت الصراحة ، لا تهمنا بقدر ما تهمنا هذه التعليقات المتزلف التي يأتي بها المؤلف في النهاية ، ولنتذكر أنه للمؤلف لي ليس هو صاحب التجارب ولا الأشرطة التي سجلت علبها ، دوره لا ينعدى أنه أجرى تحقيقاً في المسألة ورأى بعينيه هذه السيدة التي تتذكر أشياء عما هو مفروض أنه يخيل إليها أنها وحيوات السابقة ، وأن بلوكسهام ، صاحب هذه الأشرطة والتجارب ، استجاب لطلب إيفرسون للمؤلف للمواحد هذه السيدة والتجارب ، استجاب لطلب إيفرسون للقضت عليها خمس سنوات ، وكانت السيدة المذكورة قد انقطعت عن مجرد التفكير في الموضوع ، وأنها تحت ناثير التنويم المغناطيسي حكت نفس الحكايات المسجلة دون اختلاف .

هذا الفصل قبل الأخير عنوانه «بين قبعتي وحداثي »، وهي جملة يستمدها من مقطوعة شعرية للشاعر الأميريكي والت ويتهان:

> أجتاز الموت مع المائتين ثم أولد مع من يولدون ويغتسلون أنا لست محصوراً بين قبعتي وحذائي

حسناً ، نحن لسنا أيضاً محصورين بين (طاقياتنا) وأحذيتنا ، وسوف نموت مع المائتين ، ونبعث مع المنبعثين ، ولكننا لا نسسمي هدا ميلاداً ، يستعرض المؤلف هنا أشياء من التاريخ ، ويعد بعض الذين كانوا يمارسون الاعتقاد بأن الذي يموت يعود فيبعث إلى حياة الحرى في الأرض ، وهي أمنية قديمة لا تعبر إلا عن سيكولوجبة البشر الذين لا يريدون أن بضارتوا الحياة الدنيا من أجل حياة لا يعرون كبف تكون حاقم فيها ، أو لعلهم بعرفون ، منهم أفلاطون ، ونابليون ، وبلوتارك وهنري فورد . . منهم أيضا القصاص الإنجليزي الشهير تشارلز ديكنز ، الذي يحكي أنه كان يسير ليلاً في مدينة (فيرارا) الإيطالية ، فرأى جسراً لم يره من قبل ، يفول : « لو أنني كنت قتلت عند هذه البقعة في حياة أخرى لما تذكرتها بهذا الوضوح ولما تجمد الدم في عروق لهذه الدرجة » .

أما الكاتب الإنجليزي والتر سكوت فكتب في مذكراته :

المس وأنا جالس للعشاء، قلكني فجأة ما يمكنني أن أصفه بالإحساس بأنني سبق أن عشت من قبل! شعور مضطرب بأنني لا أشهد شيئاً للمرة الأولى، نفس هذه المواضيع سبق أن تحادثت فيها ونفس هؤلاء الأشخاص سبق أن عبروا عن هذه الأراء ذاتها، كان الإحساس قوياً وواضحا إلى حد أنه يشبه السراب في الصحراءة!

أؤكد للقارئ أنني أنقل له هذه الفقرات بقدر ما أستطيع من الدقة ، وأتساءل ، ولعل القارئ يتساءل معي ، ما الدي يرمي

إليه المؤلف من ذلك اللهم إلا أن يوحي إلينا بطرف خني، أو غير خني، أنه هو أيضاً لا يصدق شيئاً من كل هذا الهراء؟..

هذا الذي يقوله والتر سكوت ، شيء نجرب جميعاً ، وتعليل واضح وفي غابة السهولة ، وهو أن الشيء بالشيء يذكر ، كلمة أو حركة تذكرنا بموقف قديم سبق أن جربناه ولكنه ليس واضحاً أو قابلاً للاستعادة الفورية يتحرك في أعماق الذاكرة محدناً هذا الشعور المألوف ، وهل لو افترضنا أن الإنسان يعيش أكثر من حياة واحدة على هذه الأرض ، فهل معنى هذا أنه في كل مرة يعيش نفس التجربة ويحادث نفس الأشخاص في نفس المواضيع ؟ همل تتحول المسالة إلى «سيناريو» يتكرر كالعرض التليفزيوني ؟

أما هذا الذي يصفه السيد ديكن ، فنحن لا ننكر عليه أسلوبه المتع ، ولكننا لا نسطيع أن نجد فيه أكثر من ذلك حتى لو أردنيا!! قياغة طويلة من كتاب الغرب الذين يمارسون هذه الأمنية ، أو على الأصح «كانوا» يمارسونها والله أعلم ما الذي بمارسونه الآن: الشاعر الأيرلندي و . ب . ييتس ، والكاتب الإنجليزي آرثر كونيان دوييل (طبعاً ، وهو صحاحب الخيالات اليي لا حصر لها ) ، جوته ، ميترلنك ، فكتور هوجو ، بلزاك ، جوستاف فلوبير ، تولستوي ، لويزا الكوت ، ادجار ألان بو . . إلخ ، رحم الله أبا العلاء المعرى :

با مسرحباً بسالموت مسن متنسظر إن كان ثمّ تعسارف وتسسلاق!

لعلهم قد نقابلوا ، هذه الزمرة من الكتّاب ، وسيأتي البوم الذي نلحق بهم فيه ونعرف نحن أيضاً ، ولا بفوت المؤلف أن يأتي بتعليق من عنده هذا هو : كان العالم الإنجليزي إسحق نيوتن يعتقد في القسرن السابع عشر الميلادي ، بأن الدنيا خلقت سنة ٤٠٠٤ قبل ميلاد المسيح عليه السلام ، ولكنه لم يكن يظن أن الإنسان يحيا أكثر من حياة على الأرض . ثم بأتي بهذه الفقرة الرائعة لعالم في الفيزياء الفلكية هو هيبر كيرتز الأمبريكي : وأنا شخصياً أجد من الصعب أن أتصور أن كل هذه الأعمان الشعرية والموسيقية لفنانين مثل هاندل وكيتس بحرد نفاعلات كبائية بين بجموعة من الجزيئات الأيدروكربونية . إذا كانت الطاقة والمادة والزمان والمكان ، إذا كانت كل هذه الأشياء مستمرة ، لا شيء يذهب أو والزمان والمكان ، إذا كانت كل هذه الأشياء مستمرة ، لا شيء يذهب أو حسناً ، لسنا نظن أن القارئ في حاجة لأي نعليق من جانبنا على هذه الفقرة الذي لا نثبت إلا ما نحن عالمون به دون حاجة لإضافة أي شيء عا هذه موضوع هذا الكتاب ! .

تأتي بعد ذلك أمنلة أخرى منها أن نابليون كان يعتقد أنه شارلمان أعبد إلى الحياة ! حسناً ، ليس هذا بمستغرب ولا يدلنا إلا على نابليون وشارلمان ، وأن فيثاغورس كان يتذكر حيانه السابقة باسم يوفروياس الذي قتل في حصار طروادة ، وأن الرسام الإسباني سالفادور دالي كان . إلخ ، حكايات مسلبة ليس غير ، نحن لا ننكر على فيثاغورس عبغربته في اكتشاف خواص المثلث الفائم الزاوية ولكن الكثير من فلسفاته لا يتمثى معها .

والمؤلف نفسه يأتي بما نظن أنه القول الفصل في ذلك في فصل آخر بعنوان « لغز التنويم » ، يقول :

« ثما هو مسلم به أن التنويم المغناطيسي والحث الكهربي للمخ يمكنها إطلاق الذكريات من حيث هي مختزنة في ثنيات عميقة في المخ ، هذه الذكريات قد تكون معقدة ومفصلة إلى درجة يصعب علينا تصديقها » .

مُم يستمر في هذا الفصل الشيق قاتلاً:

«لفد وصلت أبحائي التاريخية إلى نهابتها (يقصد محاولاته للتحقق من الصحة التاريخية لما يقول به النائمون) ، وأحس الآن أنني انتهيت لا إلى حل اللغز ، يل إلى تأكيده!.. وقررت أن ألجا إلى علماء النفس لعال لديهم ما بستفاد منه ، قال في واحد من كبارهم: العقبل البشري دنيا مجهولة لنا ، لا بمكننا تعريفه إلا بوصف ما يفعله أو بوصف عمل المخ ، وهو ما يشبه مناقشة فيل سبنائي بوصف آلة العرض.

أما الأسرار الداخلية لعقل الإنسان فقد لا يعرف عنها السطبيب النفسي أكثر بما بعرف الشاعر، وأما هذه السظاهرة التي يتحدث عنها بلوكسهام، وهي التنويم الذي يؤدي إلى حياة سابقة، فلن تجد طبيباً نفسياً بعرف عنها شبئاً، الذي يحدث في العمل السيكولوجي اليومي هو أن التنويم قد يؤدي إلى استرجاع مشاهد سابقة من هذه الحياة، ولكن الرجوع إلى ما بسبق الميلاد مسألة لن تجد رجالاً علمياً بملك حجة بشانها».

# وبمضي المؤلف قبائلًا :

الأحلام واسترجاع الماضي كلها أشياء مبنية على الخبرات السابقة ، وقد لا يزيد الحلم على أن يكون تـأثراً بشيء نقــرؤه في كنــاب في اليــوم السابق ، وبناء على ذلك قد لا نزيد محتويات أشرطة بلـوكسهام عـن أن تكون تأثراً بكتاب في التاريخ أو قصة تاريخية » .

ولكن لنسأل أنفسنا هذا السؤال: بعض الذين نناولهم بلوكسهام أكدوا أنهم يسترجعون حياة سابقة، فإذا كان النائم مغناطيسياً مدكيا يقولون من غير قادر على الكذب، فكيف يحدث ذلك؟.

حسناً ، إحدى النظريات في التنويم المغناطيسي تقول إن النائم يقع

تحت سيطرة المندوم ، وكال من يشاهدون العروض المسرحية للتنويم يعرفون أن النائم يتقبل أية فكرة يغرسها المنوم في عقله ، وهو يستسل تماماً ويفقد إرادته تماماً ، وفي استطاعة المنوم أن يجعله يتظاهر بأنه جسر يتحمل عدة أشخاص يقفون عليه وهو متصلب كالحجر .

وبالرغم وثوقي من أن الأسئلة التي يوجهها بلوكسهام للناغين كلها مجردة من أي إيجاء ، ومن أن منهم من كانوا غرباء بحيث لا يمكن أن يكون الأمر مدبراً بينهم ، فإني لا زلت لا أستبعد أن تكون الاقاصيص التي بحكونها مختزنة في أذهانهم من خبراتهم وتجاربهم السابقة ، وأن ما يفعله هو أن يطلقها من عقالها ، فهي ليست وليدة الساعة كها أن النائم برغم اقتناعنا باستسلامه للنوم أو للمنوم لا يستطيع أن يبتدع كل هذا لساعة .

وقد استمع أحد كبار الأطباء النفسيين لبعض هذه الشرائط وقال لي إنه لا يسلك في أمانة بلوكسهام ، ولكنه لا يستطيع أن يقبل فكرة الحياة السابقة ، والتفسير الذي يمكنه القول به هو ما يسميه Cryptomnesia أي الد و فانتازي و الذي يبنيه الواحد منا على قصة تاريخية أو مقالة يختزنها في ذاكرته وإن كان لا يذكرها واعياً ، وقد أقرت سيدة من اللاقي اجتزن هذه التجارب ، بأنها كانت تسترجع مشاهد من رواية عالمية شهيرة ، وحكى لي أحد جراحي المخ أنه شاهد تجربة لرجل نائم أوحي إليه أنه يكوى في ظهره بقطعة نقود عمية في النار ، وقد أحس الرجل بالألم نتيجة اعتقاده بأنه يكوى ، ولكن الأمر لم يقف عند هذا الحد ، فقد ظهسرت بقعة هراء على جلده !! .

وهكذا فإن اعتقاد هؤلاء الأشخاص بصحة ما يقولونه لا يعني أنه حقيقة تاريخية ، وكما يقول كارل يونج : وإن الاعتقاد بالنسبة لي لا يدل إلا على حدوث ظاهرة الاعتقاد ، وليس مضمون هذا الاعتقاد » .

# أرنول بلوكسهام

بمكننا أن نطمئن تماماً إلى هذه الآراء، ويصبح من حقنا فقط أن نتامل السيد أرتول بلوكسهام نفسه من أجل مزيد من الوئوف بانه \_ برغم أننا ، كالمؤلف ، لا نتهمه بالدجل \_ سمح لنفسه أن ينساق وراء الخيال ، ويقع في هذا الخطأ الذي شاع بين بني الإنسان في عصور كثيرة ، وما زال يشيع ، وهو أن يصدق المرء أي شيء يقال لجرد أنه ليس لديه تفسير آخر لظواهر محيرة ، همتاك الكثير في هذه الدنيا عما لا يمكننا تفسيره ، ولكن هذا لا يجب أن يكون مبرراً لأن نقبل أي تفسير يقال لنسا وإلا فلا نهاية لما سنصدقه من خزعبلات!

نشاً يلوكسهام باعتقاد خاطئ في هذه المسألة ، وحماس ل و اثباتها ، وبدا في شبابه يدرس الطب ويمارس التنويم المغناطيسي في

ذات الوقت ، ثم جاءت الحرب العالمية الأولى وقطعت عليه دراسته ، في هذه الأثناء كان التنويم المغناطيسي قد بدا يصبح وسيلة علمية معترفاً بها في الدوائر الطبية .

ثم يحكي لنا المؤلف أن بلوكسهام مرض بعد ذلك يحمى التيفوئيد ، وقيل له إنه قد يصبح حاملًا للمبكروب ، وأنه لذلك لن يسمح له بأن يعمل في مستشفى ، جزء غريب في قصة حياته ، فالأطباء أيضاً يمرضون ، ولو اضطرد هذا المقياس لفقدت البشرية عديداً منهم ، هجر الطب على أية حال وكائناً ما كان السبب ، وتفرغ لمهنة أقبل خطراً هي التنويم المغناطيسي ، وأصبح بعد ذلك رئيساً للجمعية الربطانية للتنويم .

والتجارب التي أجراها وسجلها على هذه الشرائط، تحوي أقاصيص مسلية جداً، هذا على الأقبل، يجب علينا أن نقر له به، وهناك من تحولوا إلى ملوك وأباطرة في عصور ماضية، أو إلى شخصيات من أزمنة سحيقة كالعصر الحجري، ولكن لغتهم ظلت هي الإنجليزية!!

صحيح أن اللهجة نتغير وتصبح غتلفة جداً عن اللهجة الأصلية ، ولكن لو أن السيد بلوكسهام أن بغراب أبيض واحد كها يقول ولسيم جيمس ، أي بشخص واحد تكلم لغة واحدة لا يعرفها ، لسكان عكناً على الأقبل أن نشاركه العجب ، ولو أن ما يؤمن به هو كان صحيحاً ، لكان في استطاعتنا أن نحل مشكلات علمية معقدة ، ونعرف عن تاريخنا على هذه الأرض أكثر مما نعرف الآن ، ولكن ما دام هذا لم يحدث ، وإلى أن يجدث (وهو بالتأكيد لن يحدث) فكل ما يكننا أن نقول به هو إن حكاياته مسلية ، ولكنها ليست صحيحة .

#### الموامش

(١) في الأصل:

God ganerates beings and sends them back over and over again until they raturn to Him

وفيا نظن فإن هذه هي الآبة الكربمة المفصودة ، والمؤلف يأتي بها كنص قرآن ، ومن الواضح أن الذي ترجم الآية أخطأه الصواب في ترجمة ديبدأ الخلق ، فالعبارة الإنجليزية : genarates beings ، تعني ديكون المخلوقات ، وهنو معنى غتلف تماماً .

Memorias, Dreams and Reflections (7)

(E.S.P.): Extra-Sensory Perception (Y)

# Chall Subject

اسم يستحق تفنكم في مجال التبريد

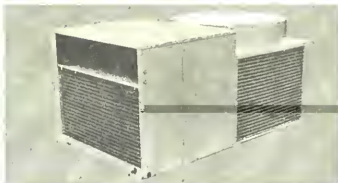
وجانب وحدات الشبابيك المألوفة

سنحن نقت الم مج موع من من: -

الأجهزة الصامنة ذات القطعتين وأجهزة التكسف المركزي

وكها نتازب كفاءة عالية - أسعار منافسة - خدمة تامة وضان شامل







الشركة السعودية للألكترونيات

الرياض: ت ١٩١٩ - ص.ب ١٦١٤ عمارة الرصيص الجنوبية \_ شارع الملك فيصل جسلة: ت ١٦٨٥ - ص.ب ١٥١٦ عمارة البنك الأيمل - طريق مكت - كيلور (١) الدمسام: ت ١٨٥٤ - ص.ب ١٨٤٠ الشارع ١٥ من الشارع العام - خلف سوق السمك الدمسام: ت ١٨٤٤ - ص.ب ١٨٤٠ الشارع ١٥ من الشارع العام - خلف سوق السمك

And R



د أحمد محمد عددور

تعد الطيور الطنانة من أجمل الطبور على وجه الأرض، وقد أعجب بها الإنسان منذ القدم، وأطلن عليها لقب « الجوهرات المجتمة» ويوجد منها خوالي ٣٧٠ نوعاً ختلفاً، وهي صغيرة الحجم بالنسبة إلى بافي الطيور، إذ إن أكبرها بتساوي مع طائر السهامة في الحجم وأصغرها لا يتعدى البوصتين في الطول وأقبل من جرامين في الوزن ولذلك سمي « السطائر النحلة».





الله ذكر الطائر الطنان قو الذيل العريض واللوث البرونزي الله

وقد أثارت هذه الطيور انتباه الإنسان في القرن التاسع عشر الميلادي واصطيدت الآلاف منها وحنطت، واستعملت للزينة في الأزياء والمفروشات، وحفظت حية في المنازل وحدائق الحيوان كي يستمتع الإنسان بالنظر إليها، ومع التوسع في استغلالها اهتم العلماء بها، وأجريت دراسات عديدة لمعرفة أماكن تواجدها وأساليب حياتها الطبيعية من حيث التكوين الجسماني والمقدرة على الطبران التي اشتهرت به . . وطريقة التكوين للحياة وسلوكها الاجتاعي .

# أماكن تواجدها

تعد القارتان الأميريكيتان الموطن الأصلي للطيور الطنانة ولمقدرتها الفائقة في الطيران ، فقد غزت كل البيئات الطبيعية المختلفة في تلك القارات وتكيفت للمعيشة تحت ظروف قاسية . . فهسي تعيش في الغابات الممطرة حيث تبني أعشاشها على الأغصان ، وتستعمل بيوت العنكبوت والنباتات في هذا الغرض ، وتعيش في قم الجبال العالية



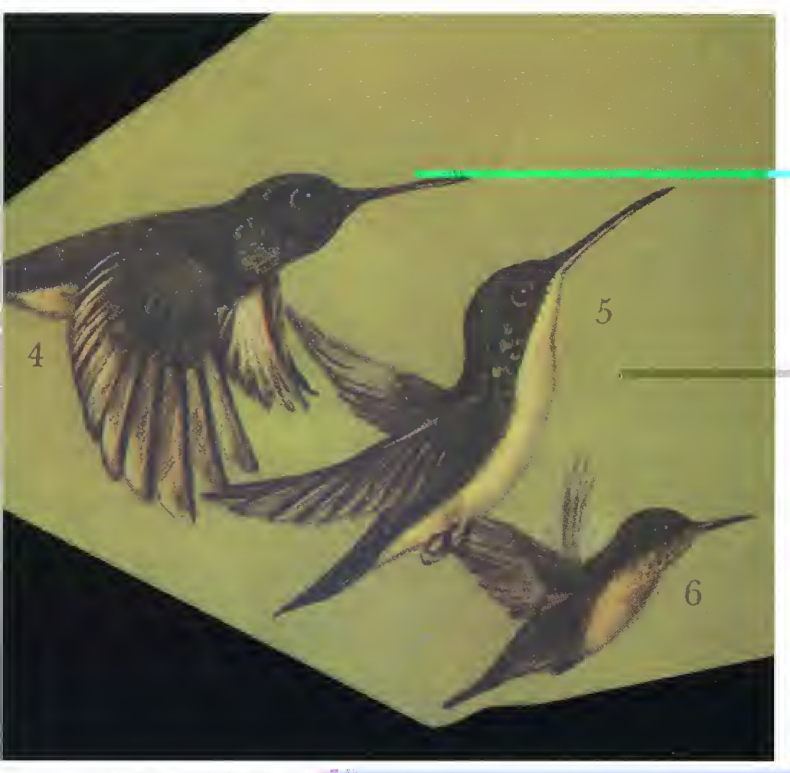
﴿ أَنْنَى الطَائرِ الطَّنَانَ ذَوِ الرَّفِيَّةِ البَّاقُونِيَّةِ ﴿

وصقيع الاسكا، حيث تبني الأعشاش في انفاق تحت الأرض، وحيث تميل إلى البيات الشتوي لتفادي البرد الشديد... وتعيش حتى في صحارى الأميريكتين حيث تبني الأعشاش، وتكيفت في تلك البيشة حيث تتغذى الطيور الطنانة على أشجار الصبار، وهي من أكثر الطيور نجاحاً في مضهار الهجرة التي إما أن تكون علية أو بين القارات، وهذه الهجرة تساعد على انتشارها ومعيشتها تحت الظروف الطبيعية المتباينة ... ولكن أكثر المناطق المناسبة لمعيشة الصليور السطنانة هسي

سلسلة جبال الأنديز وسهول الأمازون حيث توجد الأزهار والنباتات بكثرة طوال العام.

# جهال الألوان والشكل

اشتهرت الطيور الطنانة بجال الألوان والشكل، فالجلد مضطى بحلة كثيفة من الريش الجميل الذي يعكس الألوان ويسدو وكانه قوس قـزح



🖈 مجموعة من الطيور الطنامة دات الأنوان الزمردية الزممية ويصهر في أسعل الصورة أصعر أبواع الطبور الصاب الذي لا يتعدى (٣) جرام من الوزن ولذلك حمي السطائر السطنان النجلــة 🖈 🗕

جيل. وتمتلك أغلبية هذه الطيور عرف جيل عيز وتشتهر بالريش الجميل على الذيل الذي يمتد أضعاف طول الطائر ويشكل في عدة أنواع عديدة، ويعتبر الذيل من العلامات المميزة للطيور الطنانة، فيوجد الطائر الطنان ذو الذيل الشوكة، أو الذيل الرائع المغرفي، أو الذيل الانسيابي، أو الذيل المعريض وفي العادة يكون الذكر أجمل من الأنشى التي لا تمتلك هذه الألوان والأشكال الزاهبة.

# مقدرة فائقة على الطيران

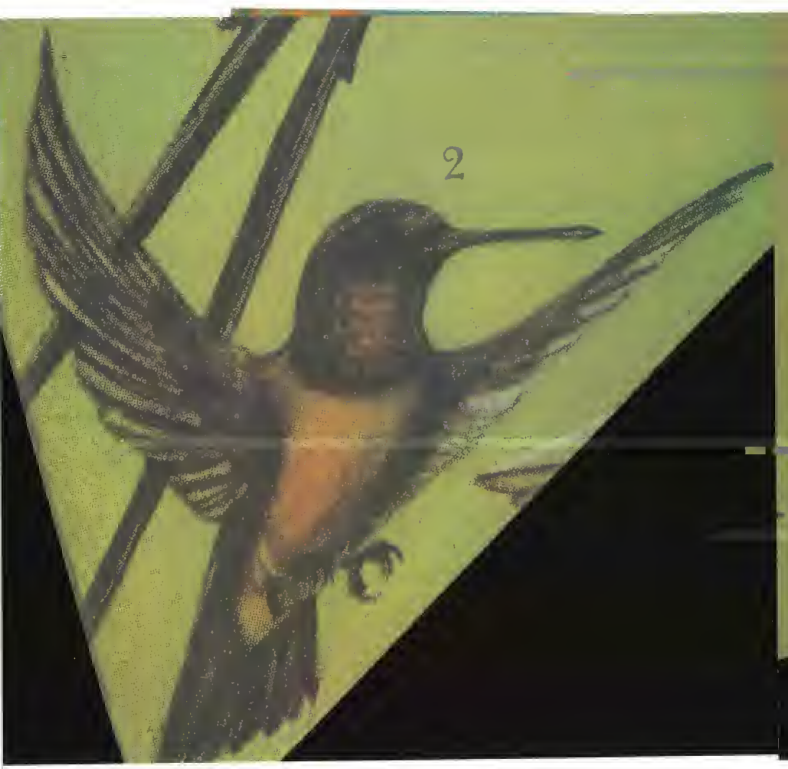
بالرغم من حجمها الصغير إلا أن الطيور الطنانة من أكثر الطيور مقدرة على الطيران ، إذ قد يصل اهتزاز الجناح أثناء الطيران إلى أكثر من تسعين مرة في الثانية ، وأثناء الطيران يصدر هذا الاهتزاز أصواتاً تتراوح بين الصفير وصوت المنشار ، ويسبب هذه الأصوات سميست 1 السطيور التحليق في مكان واحد ثم بسرعة تغير الطنانة » . وبإمكان هذه الطيور التحليق في مكان واحد ثم بسرعة تغير



انجامها، ومي الطيور الوحيدة في العالم التي تستطيع أن تطير بمهارة إلى الخلف وقد تصل سرعة البطائر البطنان إلى أكثر من مائة كيلومتر في الساعة، وهناك عدة بميزات تجعل الطائر الطنان من أمهر الطيور في الطيران، وعضلات صدرها كبيرة تصل إلى ثلث حجم الجسم، والنمو الكبير لعظام الصدر... وهذه المقدرة الفائقة للطيران تساعد الطائر الطنان في الحصول على الطعام والدفاع عن نفسه ضد الأعداء.

# الحجم الصغير يعرض الظائر لعدة مشاكل

يعتبر الحجم الصغير عائق كبير في حياة أي حيوان بالنسبة للعوامل الفسيولوجية، وذلك لأن سطح الجسم في الحيوان الصغير كبير جداً نسبياً بالمقارنة مع حيوان كبير الحجم، وبالتالي فإن الطيور الطنانة تتعرض لصغر حجمها لعدة مشاكل من أهمها المحافظة على حرارة الجسم بصورة ئابتة، فهي تحتاج إلى أوكسيجين أكثر نسبياً من باقي الطيور



★ الطائر الطنان الجميل المعروف بالاسم النسائع ملاك الشمس ★

والحيوانات الأخرى ، ولذلك فإن حجم القلب وعدد كريات الدم الحمراء يعد ثلاث مرات أكبر من الموجود في طائر كبير كالحهام الزاجل ، ومشكلة أخرى بتعرض لها الطائر الطنان وهي احتياجه المستمر إلى كميات كبيرة من الطعام .

والعناية الإلهية كيفت الطيور الطنانة لهذا الغرض ، إذ إن لهما مناقير طويلة لها أشكال عديدة (مستقيمة أو منحنية لأعلى أو لأسفل) على

حسب شكل الزهرة التي يتغذى عليها الطائر، حيتى أن أغلبية العلماء كانوا يظنون أن هذه الطيور لا تتغذى إلا على رحبق الأزهار، لمكن البحوث العلمية دلت على أن الطيور الطنانة تتغذى على الحشرات

بالإضافة إلى رحيق الأزهار، وأثناء النغذية يحلق الطائر فوق أو مقابل الزهرة ويدخل منقاره الطويل داخلها ثم يبدأ اللسان الطويل في امتصاص الرحبق والحشرات التي قد توجد داخل الزهرة، وبعد أن يأخذ

عجلة القيصل العدد (£٣) ص ٩٦



★ نوعان من السطيور السطنانة ذات السدّيل السرائع المغرقي 🖈

الطائر كفايته من الزهرة يطير إلى الخلف كي يستخرّج منقاره ثم يطير كالسهم إلى زهرة أخرى!!

# طيور غير اجتماعية

أعجب علماء السلوك عندما اتضح لهم أن هذه الطيور الجميلة غير اجتاعية ولا نتحمل دخول أي غريب في مقاطعتها وتـطير نحـوه بشراسـة

وتهاجمه بمنقارها المدبب، وتختلف عن باقي الطيور الأخرى في أن مقدرتها على الغناء غير متطورة، وفي العادة لا تعبش في عائلات ولا يـوجد أي ترابط بـين زوجين من الـطيور الطنانة، كذلك الموجـود في بـاقي الـطيور

حيث يخلص أي الزوجين لزميله وإن فصل عنه فإن الغناء يتبوقف ، وقد يموت الطائر كالحهام حزناً وكمداً على رفيقه إن مات قبله!!





★ ذكر الطائر الطنان ذو المتقاد السيني ★

★ مجموعة من العلبور الطنانة 🖈

فمن عادة الطيور الطنانة أن تعيش الأنثى وحدها وهي التي تبني العش ولا تتلاقى مع الذكر إلا في موسم التزاوج، فهو في هذه الأوقىات يتودد إليها بالطيران بطريقة محددة ملفتة للنظر، وقد يصدر أصواتاً بالغناء،

ويستعمل الريش الموجود على الذيل والجناحين لإصدار أصوات أخرى تثير انتباه الأنثى . . وبعد أن يتم التزاوج يطير الذكر بعيداً ولا بساعد الأنثى في

حضانة البيض أو إطعام الصغار، وتنهك الأنثى أثناء القيام بهذه المهمة، لأن الصغار شرهين للغاية وعليها أن تؤمن لهم الطعام باستمرار لمدة شلاثة

أسابيع حتى يكتمل نموهم ثم يبدأ في التدرب على البطيران، وبعد أيام معدودات ينفصلون عن الأم كي يعيشوا حياة منفردة كباقي السطيور الطنانة!





★ أنسقى السطائر السطنان ذات النسون الذهبي الاردوازي ★

# المراجع REFERENCES

Grzimek, B. (1975). Grzimek's Animel Life Encyclopedie,
 Volume 8. Von Nostrand Reinhold Comp., New York, London.
 Milne, L. and Russell, F. (1975). The Secret Life of Animels.
 Weidenfeld and Nicolson. London.

وهذا السلوك الاجتماعي كان من أهم مقومات نجاح الطيور الطنانة في الطبيعة ، لأنها كالحشرات لا تهاب الإنسان ، وقد استفادت من التوسع في الزراعة والحدائق حيث تجد الطعام والمأوى ولصغر حجمها وعدم

ضررها للإنسان لن تنقرض وستعيش كرمـز للجهال الــطبيعي في مخلوقات الله!!

# رمفالات دراس السيان عيارات الناريات

# بق ام دالكينسي



بمناسبة حلول القرن الخامس عشر الهجري وفي غمرة احتفالات العالم الإسلامي بهذه المذكرى العظيمة، وفي غمرة استعدادات المسلمين لإحياء هذا الحدث التاريخي بما يليق بمقامه العظيم، في غمرة كل هذا وذاك نرحل جميعاً مع هذا المقال في رحلة شيقة لنرى كيف كان الإنسان القديم يحتفل بأول يوم جديد من سَنَبه.

متذ يد، الخليقة وما إن وطئت قدم الإنسان على صدر الأرض ومشى كياناً منفرداً حتى أحس أن تعاقب الليل والنهار أمر غريب يحير باله ويثير في ذاته تساؤلات كثيرة، فكيف يحدث ذلك؟

وأمام هذه الظاهرة وجد الإنسان نفسه عتاجاً ومضطراً إلى أن يضع عملية حسابية يقيس بها الوقت، ويضع ضوابط معينة لكي يصل إلى فهم هذا التعاقب والتيدل والتغير الزمني . . وكانت هذه المظاهر الطبيعية الكونية ولا سيا القمر، تنمي في نفسه حب المتابعة والتقصي لمعرفة أسباب الاختلاف والتغير ؛ وعندما رأى هذا الكائن القديم القمر يسير في أشكال مختلفة وتعاقب منظم اتخذ كلا من تلك الأشكال عقداً ثابتاً قائماً بنفسه سماه: شهراً .

وبفضول حسن ، رأى السكائن البشري الأول أن هناك وحدات زمنية تتساوى فيها درجات الحرارة ، ثم تتقلب الصورة ويتغير الجو فيأتي الشتاء ، ثم تخضر الطبيعة لفترة معينة ونعني به فصل الربيع ، ثم يشتد الحرونقصد به فصل الصيف ، ثم تذبل الطبيعة



ويقتم الجو وعند ذاك فصل الخريف.

وهكذا قسم الإنسان الأول هذه البوحدات الى فصول أربعة . ولما رأى تتابع مثل هذه الدورات وبانتظام انخذ منها عقدا جديداً سماه : سمنة . (1) إلا أن الإنسان لم يقف عند هذا الحد من التقسيم ، إذ قام يدقق في التعاقب الزمني ، وشعر بدكاء فطري أن التقويم القمري تساوت فيه الأشهر نفسها كل فصل من فصول السنة ، ولكنها تتبدل برجوعها في كل سنة أياما إلى الوراء ، فتدارك الكائن الغابر ذلك بأن أوجد السنة الشمية ؛ وهي العقد ذلك بأن أوجد السنة الشمية ؛ وهي العقد نقط الاعتدال إلى أن تعود إليها .

أما الذين اطمأنوا إلى النظام القمري فقد الحاوا إلى طريقة كبس السنين(١) وذلك ليحدثوا توافقاً معقولا بين النظام القمري والنظام الشمسي.

وكان العرب في الجاهلية يكيسون سنينهم القمرية ، فكانت شهورهم ثابتة مع الأزمنة لا تتأخر عن أوقاتها ولا تتقدم إلى أن ظهر الإسلام في العقد الأول من القرن السابع الميلادي ، فأيطل ذلك النظام وأنشأ التاريخ الهجري وهو أول تاريخ جديد(٢) لظهور الإسلام بعد أن مضى عليه ثلاث عشرة سنة وهو مضيق عليه من طرف مشركي قريش ورسول الله محمد هي ممنوع من الجهر بعبادة

ولقد كانت هجرة الرسول الأعظم محمد عليه الصلاة والسلام كها حقى ذلك المرحوم محمود باشا الفلكي (أ) اليوم الثاني من شهر ربيع الأول الذي كان يوافق آنـذاك ٢٠ سبتمبر (أيلول) من سنة ٢٢٢ ميلادية ـ وتقول بعض المصادر الأخرى إن الهجرة كانـت بسالتاريخ الميلادي يوم ١٥ أو ١٦ من شهر يوليو (تموز) ٢٢٢م . ولقد صارت أوائـل الأشهر الهجرية تثبت برؤية الهلال دون التقيد باي حساب

ولا غرابة في الأمر إن قلنـــا إن حـــاجة

الإنسان الأول إلى الفرح والبهجة كانت موجودة منذ القدم . لذلك بدأ باصطناع مناسبات معينة تذكره بشيء ما يحتفل به كل سنة ، وتولد في نفسه أجواء من الغبطة والسرور ، ومن هنا ظهرت الأعياد والمناسبات وتعددت واختلفت

حسب عادات وتقاليد الأمم والشعوب الكثيرة الموجودة في أرجاء المعمورة . . وهنكذا أصبح لكل شعب ولكل ديانة عيدها الخاص بها . . وامتلأت التقاويم الزمنية بأيام المراحة والعطل والأعياد .

أما اليوم ، والمسلمون على أهبة الإعداد للاحتفال بمطلع «القرن الخامس عشر» لمجرة الرسول فلا بد من الرجوع إلى الوراء ، إلى تاريخ المصريبين القدماء ، لنرى كيف كان احتفالهم بهذه المناسبة .

# المصريون القدماء

لقد كان المصريون يحتفلون بمقدم العام الجديد على ضفاف النيل، حيث كان ذلك رمزاً لقهر آلامهم وبداية لموسم الخصب، وكان ذلك يحدث في شهر (توت) من كل سنة (٥)،

ويبدأ عندهم موسم الأفراح والمسرات باعتبار أول يوم من شهر (توت) عندهم بداية لحياتهم الجديدة، وكانوا يقيمون حفلات عامة في الشوارع يشارك فيها الجميع، وعند الفجر يقدم الكاهن الأول قرباناً « لإيزيس » آلهة الحب(")،

وعند شروق الشمس يخرج وبيده آنية مقدسة يحملها ستة عشر كاهناً يطوفون بها أرجاء المدينة في موكب بهيج تصاحبه الأناشيد والرقصات(٧).

# عند الفرس

أما رأس السنة عند الفرس فيطلق عليه اسم « نيرز » أو « نيروز » ، وهو أول يوم من أيام السنة الشمسية عندهم ومعناه بساللغة الفارسية « اليوم الجديد » وهو يوم الفرح عموماً عند الفارسيين وكان يعتقد هؤلاء أن من أكل

الحلوى في ذلك الصباح وتدهن بالزيت قبل أن يتكلم علش سعيداً طوال العام. ويستمر الفرس في عيد رأس السنة بإيفاد الناس والتراشق بالماء والتهادي بالمسك والزعفران والكافور(٨).

وهكذا نجد أن الفرس كانـوا يحتفلـون بـــأعياد رأس السنة في جو مفعم بالفرح والسرور .

# .. والرومان

وإذا ما انتقلنا إلى السرومان نجد أن الاحتفال عندهم برأس السنة كان يأخذ طابعاً آخر وذلك قبل ميلاد المسيح، حيث كانت تقام الولاثم والأفراح وتحمل الهدايا الثمينة إلى ملوكهم، وكانوا يتناولون التين(١) طيلة السنة،

والسنة عند الرومان ١٢ شهراً تبتدئ بيناير (كانون الشاني) وتنتهي بديسمبر (كانون الأول)، وقد أطلقوا على الشهر الأول من السنة الجديدة اسم جانفيًّ (Janvier) نسبة إلى إله روماني ذي وجهين يرمزون بها إلى وداعة السنة الماضية بأحدهما واستقباله الآتية

بالآخر . . وكانوا يشيرون إلى ضرورة التزاوج بين الماضي والحاضر متخذين من ذلك عظة لإصلاح شؤونهم القادمة .

أما اليوم فنجد الدول المسيحية على المخصوص والدول الأوروبية على العموم تحتفل احتفالا بهيجاً بأعياد رأس السنة الميلادية فتقام لهذا الغرض احتقالات رائعة يتخللها الرقص والغناء، وتبدأ الاستعدادات لهذا الحفل مبكراً وذلك ابتداء من ٢٥ ديسمبر (كانون الأول) وتنتهي منتصف ليسل ٣١ منه، ولا نشى الجانب الديني حيث تقام سلسلة من الحفلات الدينية تتخللها الطقوس التي يقوم بها قداس الكنيسة المسيحية مع ما يصاحب ذلك من

# البابليون

ومن أشهر احتفالات العالم القديم بهذه المناسبة احتفال البابليين بالسنة الجديدة وكان يتم ذلك في شهر نيسان (أبريل) (١٠) من كل عام وبالتحديد في الأحد عشر يبوما الأولى من نيسان (أبريل)، وعلى الرغم من أن معلوماتنا قليلة عن هذا الاحتفال، فإن المصادر التاريخية والحفريات تقول إن هذا الاحتفال كان يبدأ ببطقوس غريبة كان يبؤديها البكاهن الأعظم، وكان يسمى هذا المهرجان الخاص بمجيء واستقبال السنة الجديدة في بسلاد الرافدين على عهد البابلية القديمة باكيتو.

وكان الكاهن يتلو تراتيل خاصة طبلة أربعة أيام ينهيها بتلاوة أسطورة الخليفة إينوما إيلش، وفي اليوم الخامس يلذبح كبشاً كبيراً ويمسح البابليون بعد ذلك جدران المعبد برأس الكبش لطرد الأرواح الشريرة. أما في اليوم السادس فيحضر الملك إلى المعبد وتحضر معه حاشته.

يبدأ الاحتفال بأن يقدم الملك اعتذاره من جميع التصرفات التي قام بها خلال العام، وبعد أن ينتهي الملك من تقديم اعتذاره يتلق صفعة قوية على وجهه بجنحها إياه الكاهن الذي لا يتورع عن إطلاق الألفاظ النابية تنتهي بأن يشد الملك في أذنه بقوة تجعل الدموع تنفجر من عين الملك . وكان البابليون يتفاءلون عندما يشاهدون دموع الملك الغزيرة . ويبدو أن هذه الغزارة تتوقف على قوة صفعة الكاهن لا غير .

وفي اليوم الأخير من الاحتفال \_ أي اليوم السابع \_ يذبح ثور أبيض وتشعل النيران في كل أنحاء مدينة بابل(١١٠)، ويعلن الكاهن في المساء أن السنة الجديدة قد بسدأت ويتمسنى للجميع عاماً مليناً بالخير والمحبة.

أما وقد تكلمنا عن احتفالات بعض الأمم والشعوب التي خلت بدء بالمصريين القدماء ومرورا بالفرس والرومان والبابليين بأعياد رأس السنة لابد أن نسرى كيف احتفال أجدادنا المسلمون الأوائل بهذه المناسبة.

MANNANA



# أول محرم عند المسلمين

بتصفح المصادر العربية لا نجد معلومات تئبت لنا أن العرب أو المسلمين أولوا عناية لمثل هذه الاحتفالات الموسمية على أن الإجماع ينصب كله على أن هذه الاحتفالات عرفت أوجها وقترتها الذهبية في عهد الدولة المفاطمية (٩٠٩ - ١١٧١م)، التي لم يعد حكها مقتصراً على بلاد تونس بل توسع ليسمل الشمال الإفريقي كله ووصل الذروة باحتلال مصر من طرف القائد جوهر الصقلي وبإيعاز من الخليفة الفاطمي المعرز لسدين الله

الفاطمي وحيث إن الفاطميين شجعوا الثقافة الإسلامية حيث استدعوا العلماء إلى مصر مس الخارج وشيدوا لهذا الغرض أي طلب العلم وإلقاء المحاضرات ونشر الثقافة والعسرفان مسجد أو جامع الأزهر(١٢) سنة ٢٧٢ م، أصبحت الفنون والأعياد تحظى عندهم باهتام كبير؛ وهكذا تعرف شهور رمضان على مسر السنين وطيلة مدة حكمهم(١٣) واحتفالات رأس السنة الهجرية مهرجانات وأفراح مختلفة.

وفي أيام هذه الدولة أخذ المصريون يحتفلون برأس سنتهم وهو أول محرم ؛ ١ ومن المعروف أن السنة عند العرب المسلمين تتكون من ١٢ شهرأ تبتدئ بشهر محرم وتنتهى بشمهر ذي الحجمة وتسمى سنة هجرية نسبة إلى هجرة المصطفى محمد ﷺ، والسنة الهجرية تتميز عن السنة الميلادية في عدد الأيام . فالنسة الهجرية تشألف من (٣٥٤) يوماً بينا السنة الميلادية تتألف مـن (٣٦٥) يومأ ، لقد تطرق القرآن الكريم صراحة إلى التقويم عند المسلمين، قال تعالى في سورة التوبة : ﴿ إِنْ عدة الشهور عند الله اثنا عشر شهراً في كتاب الله يوم خلق السموات والأرض منها أربعة حرم ذلك الدين القيم فلا تظلموا فيهن أنفسكم ﴾ (سورة التوبة ، الآية ٣٦) ، أما الأشهر الحرم التي حرم الله فيها القتال عن المسلمين فهـى: (محرم، رجب، ذي القعدة، ذي الحجة) ١١ .

كان الخليفة الفاطمي يركب ويجول في الأسواق بزيه الفخم وبوزع الدنانير على الناس . ويذكر المؤرخ البعلبكي تقي السدين المقريزي (١٤٤١ م)(١٤١) في كتابه المشهور : « السلوك لمعرفة دول الملوك ان الطباخ العام كان يوزع على الناس بهذه الناسبة خرفاناً مشوية وقطعاً منفوخة من أرز بلبن وسكر وعسل على الفقراء ، كما كانت تقام فذه الغاية سرادق وأسحطة وتنصب الخيام في بهو وهكذا نجد أن المسلمين اهتموا بمشال هذه المناسبات الجليلة وأولوها حقها من العناية وأضفوا عليها طابع القدسية والجلال .

واليوم، بعد مرور ١٤ قرناً وحلـول القـرن ١٥ الهجري (١٤٠١هـ)، نجد أنفسـنا ملـزمين

بإحياء هذه الذكرى العظيمة بما يليق مقامها الكريم من عز وجلال ، وذلك بتمجيد ذكرى الهجرة المحمدية الشريفة التي تعتبر حدثأ عظمأ يسجل تحولا في تاريخ الإنسانية جمعاء ، وإقامة مهرجانات في طول وعرض البلاد العربية من الخليج إلى المحيط يقوم فيها الموعاظ والمرشدون بإلقاء الأحاديث والمحاضرات عبر مساجد البلاد العربية ، كما وجب على البلدان العربية كذلك بفضل مراكزها الثقافية الإسلامية في الخارج القيام بحملة من أجل شرح الدين الإسلامي الحنيف للأجانب، وتحليل حدث الهجرة المحمدية وأبعاده على تـاريخ البشريــة ، كما أنهــا فرصة أخرى تتاح لمن أفء الله عليهم بالخير والمال من أجــل أن يتــذكروا أن حــولهم أنــاسـاً محرومين يعانون الفاقة والفقر . . وخلاصة القول إنها لحظة من أجمل تقيسيم ١٤ قسرناً الماضمية والاستفادة مئ الأخطاء والتجارب الفارطة والاعتزاز بماض مشرق وأمةٍ ، كانـت خـير أمـة أخرجت للناس، وحضارة عريقة وتاريخ مجيد وبطولات رائعة .

إن الأمل معقود على المسلمين في مشارق الأرض ومغاربها ، أفراداً وجماعات ، حكومات ومسؤولين على إحياء هذه الذكري الكريمة ، ولا شك أن الحكومات والدول والجمعيات الإسلامية قد هيأت برامج وأسابيع دينية لإحياء هذا الحدث التاريخي والكل أمل ورغبة في أن يكون قرننا هذا الذي نحن بصدد استقباله قرن استرداد الإسلام لصولته وقرن المد الإسلامي في العالم، راجين كذلك أن يكون عامنا الجديد ١٤٠١ هـ، عام يمن وبركة وتحقيق النصر على أعداء المسلمين وتحرير فلسطين وعودة أبناثها إلى أراضيهم المغتصبة ، ولا يتحقق كل هـذا وذاك إلا بالالتفاف حول راية الإسلام وأن يكون هناك وعي بما يتربص الإسلام والمسلمين من مؤامرات تستهدف المس بمقدساته ، وما حملات الغرب المسعورة التي تشنها صحافتهم على الإسلام والمسلمين إلا جزء من تلك المؤامرات الكثيرة ذات الأشكال المختلفة . . إنها مسؤولية تاريخية تقع على عاتق المسلمين وما تحقيق ذلك بعنزيز أمام هممهم العالية .

# المصادر والمراجع

- ١ \_ القرآن الكريم ،
- ٢ ــ تاريخ مصر وبابل القديم .
  - ٣ \_ دائرة المعارف الشرفية .

### الموامش

(۱) سنة : ۱۲ شهراً ، ج : سُنون وسِنون وستنوات وسنهات ، تصغيرها (سُنية وسُنينة وسُنيهة) .

\* من المحروف أن الأكديين في بابل قسموا فصول السنة إلى أربعة فصول.

(٢) كبس السنين: نقول كبس السنة بيوم: أي زاد فيها يوماً. ٥ السنة الكبيسة، هي التي يزاد فيها يوم على شهر (شباط) فبراير فيصبر ٢٩ يوماً وذلك في كل أربع سنوات من السنة الشمسية.

(٣) لما أراد المسلمون في خلافة أمير المؤمنين عمر ابن الخطاب وضع التاريخ جعلوا مبدأه مسن همذه الهجرة الشريفة ولعدم المخالفة بين مبدأ الهجرة وبدء السنة الهلالية فلموا ميعاد الهجرة شهرين وأياماً سميعد أن كانت في شهر ربيع الأول وجعلوا بدء الهجرة من شهر عرم سنتها المرافق لـ ٢٣٢ ميلادية .

(٤) محمود باشا الفلكي: جغرافي مصري. ولد سنة ١٨٠٥م. درس في الإسكندرية وباريس. ترأس وزارة المعارف العمومية. وضع خارطة مصر. تـوفي سنة ١٨٨٥م.

 (٥) توت: معناه عند المصريين الكلب الذي ينبه صاحبه إلى الخطر. وتـوت «Thot « إلـه العلـوم والاداب والزمن في مصر القديمة.

\* أطلق المصريـون على نجــم محــين اســم « الشعرى » وكان يتلالاً في السهاء ، وكانوا يعتقدون أن هذا النجم ينههم إلى الخطر فببل الفيضان .

(٦) إيىزيس: « Isis) وهمي معبودة المصريين
 الاقنمين زوجة أوزيريس وأم همورس. نسبوا إليها
 حراسة الموق والطب والعناية بالزواج ويزراعة القمح.

(٧) كان فاتح شهر نـوت عنـد المصربـين بـداية
 حياتهم الجديدة .

( ٨ ) المسك : طيب وهمو من دم دابة كالنظبي تدعى وغزال المسك و والفطعة من المسك تسدعى (مسكة ) ج : مسك . ومسك السبرة و وومسك الجن و وهما نباتان .

الزعفران: نبات أصفر النزهر، لمه أصل كالبصل، ج: زعافر، نقول: «زعفران الحديد، أي صداً».

الكافور : نبت طيب ، طيب يـؤخذ منـه ، طلـع النخل أو وعاؤه ، زمع الكرم ، ج : كوافر وكوافير .

 (٩) التين: نقول كذلك التين وهــو شــجر وثمـر معروفان. الواحدة منه تينة.

(۱۰) نيسان (ابريل): هو الشهر الشاني من شهور السنة الرومانية القديمة والرابع حسب التقويم الحديث المتبع الآن، وهر أجمل شهور السنة ويكني أنه بداية الربيع الجميل، ولما كان اليونان الأقلمون قد خصصوا لكل إله من آلهتهم شهراً، فقد اختاروا (نيسان) هذا لألهة الجال والحب عندهم أو الزهرة أو وأفروديت وكما يسمونها وذلك لأنه أجمل الشهور على الإطلاق، ويقول آخرون إن كلمة أبريل مأخوذة عن البونانية ومعناها بداية الربيع.

(١١) بابل: مدينة قـديمة في أواسـط مــا بــين النهرين . تقع أنقاضها على نهر الفرات فرب الحلة على مسافة ٨٠ كلم جنوب شرقي بغداد، تعتبر من أكبر وأشهر مدن الشرق القديم . أنششت حولها في أوائــل الألف الثاني قبل الميلاد دولة كبرى ازدهرت على مرحلتين : ١ ـــ الدولة البابلية الأولى حلت محل ســومر وأكد وبلغت عصرها النهبي مع حموراب المشترع الشهير ١٧٩٢ ــ ١٧٥٠ قبل الميلاد . ثم أفل نجم هذه الدولة فخضعت للحثيين والقسيين والأشموريين. ٢ \_ الدولة البابلية الحديثة ٢٢٦ \_ ٥٣٩ قبل الميلاد، من أشهر ملوكها نبوخذ نصر الثاني ٦٠٥ \_ ٥٦٢ ق. م، والـذي ورد ذكره في الـكتاب المقــدس حيث احتل فلسطين وخرب أورشليم وسهى اليهود وكان ذلك سنة ٥٨٦ ق. م . من آثار بابل : باب عشمتار وبلاط نبوخذ نصر الثاني والطريق الملوكي . وقد أطلـق اسم بلاد بابل على القسم الجنوبي من بـلاد مـا بـين النهرين لتميزه عن بلاد أشـور ـ وبـابل الآن محـافظة في بلاد العراق قاعدتها الحلة.

(۱۲) الأزهر: مسجد في القاهرة بناه جوهر الصقلي بأمر الخليفة الفاطمي المعز لدين الله ، سمي بالأزهر إشارة إلى « الزهراء » وهر لقب فاطمة . أصبح سنة ١٩٣٦ م ، جامعة تضم كليات : الشريعة وأصول الدين واللغة العربية أضيفت إليها عدة كليات بعد سنة ١٩٦١ م ، يقصده الطلاب ويسمون « الجاورين » لسكناهم بجواره . أما الاساتذة فيسمون « خسدمة العلم و وغابتهم نقل ما ورثوه من السلف إلى الخلف .

(۱۳) انظر العدد ۱۵ من مجلة والفيصل، م ص ۱۲۳ من مظاهر الاحتفال برمضان / بقلم صاحب هذا المقال.

(18) المقريزي: هو تقى الدين المقريزي نسبة خارة و المقارزة و في بعلبك . مؤرخ بعلبكي الأصل ، ولد بالقاهرة وتولى القضاء فيها . من كتبه : و المواعظ والاعتبار في ذكر الخطط والاثار، وبعرف بخطط المقريزي، وله كذلك كتاب والنقود الإسلامية القديمة و الذي نرجم إلى اللاتينية وطبع في روستك سنة ١٧٩٧م .



في المملكة العربية السعومة عام • من مواليد مدينة جيزان . 2141

معهد التربية الفئية بالرباطة • حصل على شها دبلوم . . 1441

الفنية بمدرسة ابن سينا المحوسطة • يعمل مندرسا

الأولى في معرض الفن السعودي • حصل على جائزة الرسم المعاصر عام ١٣٩٩ه.

لكن واقعهم يستركز في عسالم من الفنائين الواقعيين ، الأشياء الخارجي.

أخرى هيي « الأحلام » باعتبار أن التعبير - هي اللغة العالمية الغة الأحالام، - إن صح اليومية بواقعها وتحول إلى واقعيسة • ترك بحال الملاحظة



110/01/8/18

فنان، وفي روحاته .. تجرية غيقية وهكزا الحسلم في رأي

اقعية حقا ، عرعنه وخليل حسن، في لرحمه مستخدماً أجزاء أو قل أيلاء من مجمعوعة الأرض مما تنه ، إليه مسن دمــار الفنزع وكأنها بجابوس كل أهـل من الكائنات متنداخلة يبريظها رىكىن.

الألوان والتعبير باللون البني ولقد أجاد الفنان توظيف ودرجاته الداكنة في التعبير.

الوحيلة .

الأحمداث مسيت مسن سنين عديدة . عنصر السزاان في رؤينسا

ننتقل من مكان إلى أخر، وما اسهل أن تخلط في أحلامنا بين مثلاً ، أو أن تحول شكلًا (ما) شكلين فنوحدهما في شكل واحد في أحادمنا في مكانين في وقمت ومن السهل أن نجد أنفسنا واحد. وما أسرع ما يمكن أن فيجأة إلى شكل آخر.

الأحلام إلا أننا نعيشها كتجربة ومع كل هذه السميالية في وأيضاً نرى في أحلامنا تحطيم فالأحلام . . أو الواقع الآخر عالماً لا تكون فيه أية سطوة لقيــد فكلنا نصطنع في أحلامنا

إن واقع الفنان الأخر هو عال خصب لإنتابه الفيظ البلا تقود ولا قواعد لل خطق البذي المستاعات عسماعات المستاعات المستاع

لاقيود عليه في تحريد السزمان كما يفضل الفنان إذ يسميه ٠٠ او المكان.

الزمان أو المكان.



# المول العداد المساعات في العسّام منذه من كبسًا رصّانعي الساعات في العسّام منذه من كبسًا رصّانعي الساعات في العسّام منذه من كبسًا رصّانعي الساعات في العسّام العسّ







المركزالرشيى : جدة ، شاع المطاروبالع الأيتراف صهر ٢٤٩٨ الرياض : شاع الملك عبدلعزيز وشاع الناصرية الخبر : شاع ٨٦ مطلق منتر الخبر : شاع ٨٦ مطلق منتر المدينة : شاع المسنسلية وشاع الملك عبدالعزيز



★ بعد العملية . . يوضع الأطفال في السرير وبجانب رأس كل منهم طانيته التي بنلق فبها النقوط ★

في حياتنا كثير من الأمور البدسة التي لا نلتفت إليها ، فهي حقائق ثابتة لا تقبل النقاش أو الجدل ، لخضع لنتائجها دون أدنى اعتراض .. وكثيرة هي العادات والتقاليد التي ينطبق عليها هذا التعبير ، وأبرزها الختان ، فالرجل يختتن في طفولته ثم يقود ابنه من بعده إلى أقرب طبيب «!؟» لإجراء عملية الختان ، وتستمر السلسلة .. ولكن أحداً لم يسال نفسه يوماً كيف نشأت هذه العادة وما فاندتها .. وما هو مغزى الاحتفالات المصاحبة لها في كثير من المجتمعات؟ .

إن قليلاً من الشعوب القديمة هي التي مارست الختان باشكاله المتعددة كالمصريين القدماء والأثيروبيين . أما الفينيقيون والسوريون الذين قطنوا في فلسطين ، فإنهم يعترفون بأنهم تعلموا هذه العادة من الفراعنة ، رغم أن الفينيفيين لم يستمروا طويلاً فيها ، لأن أحفادهم ظلوا دون ختان ، وكل من المصريين والأثيوبيين مارسوا الختان منذ أقدم العصور ، بحبث لم يستطع المؤرخون تحديد من الذي نقله عن الاخر . . ولكن يبدو أنها انطلقت من مصر ، ويؤكد المؤرخ الإغريق المقدع ، اللذي ذا الشاريخ ،

بقلم: حشرام سيلمان أبوع ودة

الرومان يمنعون الخستان في مصهد



ويمت صب رونه



احتصا لاث الخدان تمسد لبضعة أشهر في بعض المناطق الافهقية

• شعب المايا كانوا يخرجون قلب الشاب وهوحي وسيأ كلونه كنوع من الأضحية

الخسسان عند أوسوام الأبورجيني ساخد طابعتا فحستيا



★ أبناء السلطان في طريفهم لإجراء العملية . ، ويظهر في الصورة جناح الحريم وتفع المكتبة في الطابق الثالث منه ★

ذلك إذ قال: إن عادة الختان نشأت عند شعوب وادي النيل، ثم انتشرت عن طريق الاتصال بين الحضارات.

# الختان قديا

وبوامبتنه: ألمص المختاب المنتاب المنتاب المستخدم ويتوته: إلى المها الأسر الحاكمة في الناريخ المصري القديم . . فني منطقة «سقارة» وعلى جدران إحدى المقابر الفرعونية التي يعود تاريخها إلى سنة ٢٤٠٠ ق . م ، بوجد رسم يمثل صبياً ينف خلفه رجل يمسك بمعصميه ، بينا ينحني (الكاهن) لإجراء عملية الختان . . كما أن إثباتات أخرى على إجراء الختان قد وُجدت في المهومياء أت المصرية المختطة . . هذه بعض الأمثلة المعروفة لكنها ليست أقدمها ، فأصل هذه العادة يتوغل في القدم

قبل بدء الحضارة المصرية القديمة.

كما أن المؤآبيين (أحد الشعوب السامية القديمة)، والعمونيين (شعب كان بقطن شرق الأردن)، والأدوميين (بين البحر الميت وخليج العقبة) كانوا بمارسون اختسان. أما السكنعانيون والصيدانيون فلم ننتشر بينهم هذه العادة طبقاً لما جاء في التوراة. أما العبرانيون فقد كان الختان طقساً موغلاً في القدم لديهم، ونبعاً لما جاء

في سفر الخروج ، فقد كانوا يجرون العملية للذكر بسكاكبن من حجر الصوان في اليوم الثامن لولادته كعلامة على أنها «العهد والميشافي الدانم » . . واعتبروها علامة للانتاء لمجتمع بني إسرائيل الذي يُـطرد منه الأجانب غبر المختنين إلى الحد الذي يكون فيه الزواج المختلط بينهم وسين أطفال بني إسرائيل مستحيلاً .



★ السلطان بنتر النفود لحاشيته أمام الغرفة التي أجريت فيها عملية الختان لأبنائه الذبن برفدون في فراشهم الوثير في الكشك الملكي (عبر الصورة) والمطل على بركة الأسماك السياة ا بركة بغداد ا .

# أسباب الختان

من الصعب تحديد الأسباب التي بدأ الأقدمون من أجلها في إجراء عملية الختان نظراً لتوغل هذه العادة في القدم. ولذلك فإننا لا نملك معلومات كافية حول هذا الموضوع خلال تلك الفترة . . ولكن عدداً من الباحثين أشاروا إلى أنها بدأت عند الشعوب التي لم تكن تعتني بالنظافة

البومية ، وهذا فإن الختان حال إجرائه يمكن أن يسوفر وقاية فعالة ضد مرض «السرطان» بمنع تكون المواد المسببة لله والموجودة في المؤفر الرآب التي تتجمع حت الحليد الامناهي . للعضو التناسلي ، كما أن الوقاية من تصلب هذا الجليد «Phimosis» ربما كان أحد الأسباب الأخرى القوية .

ولكن كثيراً من التفسيرات تنني أن الختان قد طُبِّقَ لأسباب صحية بحتة ، إذ إن هذه العملية كانت تجرى عند الشعوب المتحضرة والشعوب المتخلفة الني لم يكن لديها ادلى فكرة عن المضامين الطبية للعملية على السواء .

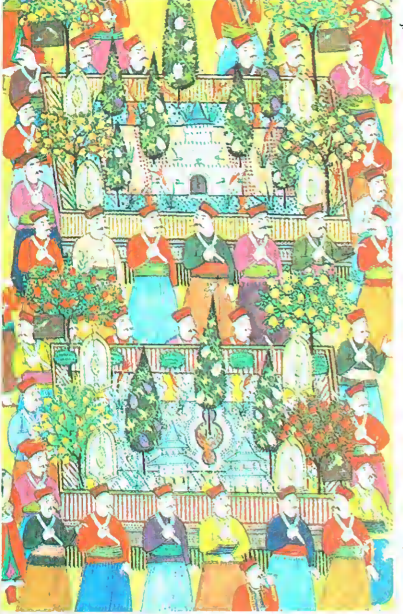
نني البلاد العربية كان العرب بمارسون الختان منذ الجاهلية ، وقد أنبت ذلك «فيلوستورجيوس» في القرن الثالث للمبلاد ، كما أن شعوب شرق أوروبا القديمة والهندوجرمانيون والمغول كانوا يجرون العملية ، وكل الشعوب السابقة كانت تنظر للختان نظرة صحبة . ولكن هناك شعرب أخرى لم يكن لديها أدنى فكرة عن هذا المضمون ، لكنها تمارس العملية كنوع من الطقوس الاحتفالية الغامضة .

والختان في الشعوب ذات البنية الاجتاعية والنقافية البسيطة يـتم في

﴿ هَذَايَا يُحْمِلُهَا صَفْرَاهُ النَّفُولُ وَبَعَنَاتَ خَاصَةً مَنْ جَمِيعَ الْبَلْدَانُ ؛ وهي عيارة عن ألعاب على هبته فصر كامل له حديقة مزهرة ﴿ ﴾

> ★ السلطان أحمد الثالث وحاشيته يتجمعون في مبدان الاحتفال والسكل والهسع يسديه بالدعاء.. وعلى يسار السلطان أيناؤه الثلاثة ★ ▼





مسللبال فسلح فللا بن جام قدى المقبلان الله الله م ومسه أو طلات فاللان كما في بعض المناطق الإفريقية تمتد لبضعة أشهر ، خصوصاً إذا كان دموسم الختاف على كل بضعة أعوام.

وجاء في الأساطير الكنعانية القديمة أن الكنعانيين كانوا بعزون أسباب الختان إلى أنه وقابة من مسرض «السطاعون»، وكانسوا بعنقدون أن ريين الطاعون الذا أنم خنانه فانه شيئة المؤينة .

وفي القرن الثاني للميلاد منعت السلطات الرومانية في مصر الختان وجعلته مقصوراً على الكهنة فقط.

قد بقودنا النساؤل عن المغزى الفعلي الذي بدأ من أجله الحتان إلى الالحد المحتان الله الحداث المحكر الألماني «جوت» إذ قال:

« يجب ألا نطرح أسئلة كثيرة عن . . لماذا . . وكيف . . وماذا . . ؟! » وإذا كان الحال كذلك عن مغزى العملية نفسه ، فما هو

سروة بم للاحتفالا متساحبا ما . كن لمست الشيع مسن التساصر «الأضحية» في العملية . . ؟

في المجتمعات الزراعية القديمة كانت العملية مرتبطة بالرجولة ، وكان المقصود بالعملية ضيان الإخصاب وإنجاب الأطفال لنوفير البدائية الاخرى العاملة التي احتاجتها تلك المجتمعات . . أما في المجتمعات البدائية الاخرى فكانت ضرورة العملية تنبع من إظهار رجولة الفرد ولنعويده على نحمل الألم المجرد ، واخضاعه للنظام داخل القبيلة .

ويؤكد بعض الباحثين أن فلماء المصريين كانوا بعتبرون الختان نوعاً من النضحية السحرية لضان الحياة بعد الموت ، عوضاً عن النضحية بالفرد نفسه ، كيا في حالة شعوب أخرى مثل شعب المايا بالمكسيك ، إذ كانوا يقلمون شاباً من شباب القبيلة للتضحية به لضان هذا الخرض . . فكانوا يجتمعون حول هذا الشاب الختار ويمسكون بأطرافه كيا



﴿ بِالرَاتَاتِ وَحَوَاةً فِي أَسْتَعْرَاضَ أَمَامُ السَّلْطَانُ ﴿ ۗ ﴿



في حالة الحنان تماماً ثم ينقدم الكاهن ويشق صدر الشاب وهو حباً ويُخرج القلب النائف. ، ومن ثم يقدمه لـالآخرين لينيال كل واحــد في القبيلــة نصبيه ، اعتقاداً منهم بأن حباة الشاب الضحبة ستضاف إلى أعمارهم .

اما الحتان عند بعض الأعراق المتخلفة ففد كان يأخذ طابعاً وحشباً . ومثال هذه الأعراق أقوام « الأبورجيني » سكان أستراليا الأصليين الذبن يعنبرون من أقدم الأعراق للإسان . . فما زال الحنان عندهم بأقصى

صوره بشاعة ووحشبة . . ألا وهو الشق التحتي اله وهذا بشمل شق الجانب السفلي من العضو التناسلي بطول وبعمق مجرى الفناة البولية وبالطبع يبقي هذا الشق مفنوحاً لا بلتثم مدى حباة الشخص .

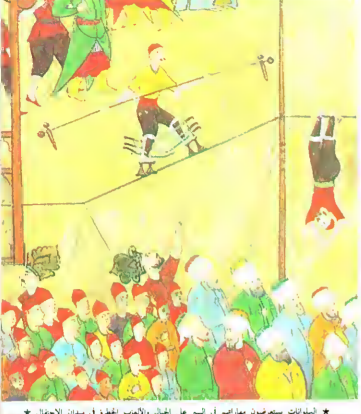
## احتفالات الحتان

غتلف عادات الشعوب في الاحتفال بالختان . . فالبعض يُجري هذه العملية للمولود منذ أيام ولادنه الأولى يصمت ، وليكن قساً كسبراً إمن الشعوب ما زال مجتفل بهذه العادة احتفالا ذا طابع نقليدي مشبر ، غنيد جذوره إلى عدة قرون مضت . . قن الشعوب من نحنف لل بالختان في مواسم خاصة كموسم الحصاد في البلاد الزراعية أو في أوقات محددة من السنة مثل أشهر الصيف .

فني البلاد العربية تختلف احتفالات الختان من بلد لآخر ولكنها في مجملها نتشابه في جوهرها ومضمونها، والاختلافات لبست إلا في القشور والتزاويق التي نصاحب هـذه الاحتفالات... فـفي بعض بـلاد

المغرب العربي يأخذ الخنان طابعاً جماعياً ، وخاصة في المناطق الداخلية والجبلية ، شأنه شأن المواسم الأخرى مثل : **مواسم الزواج** ، التي تتمـيز بها « قبائل البرير » في المغرب .

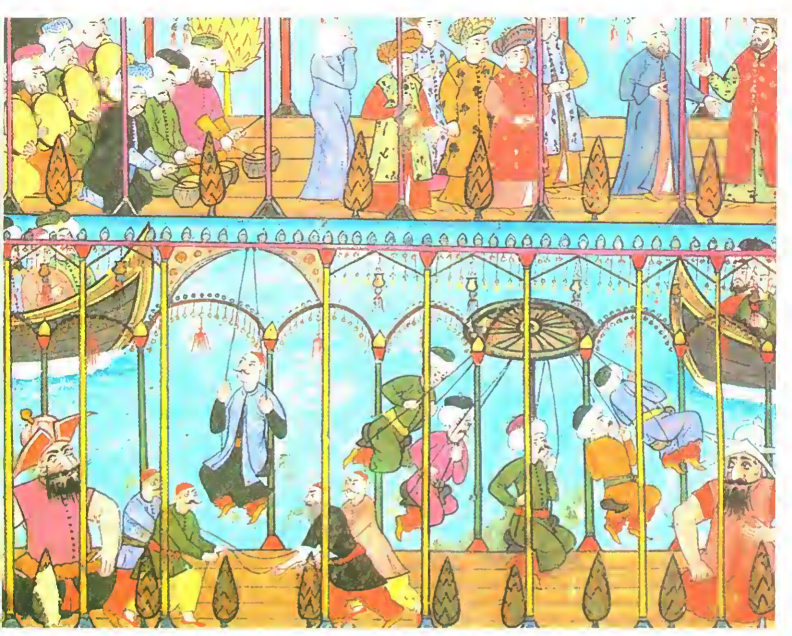
أما في بلاد الشام ، فيأخذ الختان طابعاً احتفالياً كما في حفلات الزواج . . إذ تحدد العائلة موعداً لخنان الذكور فيها . . وربمـــا امتــد الأمــر ليشمل كل أطفال الأفارب الآخرين. ويقام احتفال في بيت العائلة حيث « يُصدّ مَدُ الطفل في « سدّة » توضع لهذا الغرض بعد أن تُلبسه والدته بعضاً من حليها وعقودها اللهبية أو تستعيرها إذا لم تكن تملك مصاغاً . . وتلتف النسوة حول السُّدّة مرددات أغان تقليدية خـاصة بهـذه المناسبة ، بينها يجتمع الرجال في مكان آخر منعـزل عـن مـكان اجتهاع اسلناءا، حيب سخر اللباناخ . . وكلم كان حجم اللذبيحة أكثر دلّ ذلك على مركز رب الأسرة ومكانته الاجتماعية . . وبعد امتلاء البطون بمــا لــذ وطاب، يُساق الطفل المذهول بالألوان والضمجيج من حموله إلى مكان اجتاع الرجال ، حيث يقوم ( الـمُطهُّر ، بعمله على أتم وجه (وغالباً ما يكون حلاقاً ، ولا مانع أن يؤدي وظيفة طبيب الأســنان في أحــوال الرقي الله عملية (النقوط) للطفل أو لابه، لا فرق في



★ البهلوانات يستعرضون مهاراتهم في السبر على الحبال والألماب الخطرة في ميدان الاحتفال ★

 خرض ماق موسع أمام السلطان الجالس في منصة ندعى «بالي « على ضفاف البسفور حيث يستعرض اللاعبون ألعاجم البهلوانية أمامه بنها السفن النابعة للأسطول العثاني تبحر لنضدم النحبة والنهاني للسلطان بخنان أنناته . . وفي أجيب الزوارق على البمين صفراء الدول الأوروبية . . والعربة النبي بجرها الحصان على الحبل المعلق ومز للأعهال البسطولية الفسلة والمجنبونية في نفس الوقت الني بنسابل الكل لادائها إمعاناً في إظهار الفرحة بهذه المناسبة . . وغالباً ما كانت تنهي بالموت في فاع البسفور 🖈





🖈 عرض مسرحي داخل مسرح عائم في البسقور تبناسية الخنان . . في بسار الصورة العثوي فرقة موسيقية . . وفي الجزء السقلي مجموعات من المفسحكين 🖈

ذلك . . وبعد أيام يؤخذ الطفل إلى البحر إذا كان من سكان المناطق الساحلية حيث يُسمح له بالاستحام لاعتقادهم بأن ذلك يساعد على التئام الجرح بأسرع من المعدل . . . قليل مِن الناس مَنْ يلتزم بهذه التقاليد في أيامنا هذه ، ولا شك أن دوافع الاحتفالات والولائم المصاحبة للعملية ، ما هي في الحقيقة إلا إعلان عن وجود ذكور في العائلة والتباهي بهم أمام جميع الناس . . . وهذا من رواسب المجتمعات الزراعية ، إذ كان الأمر يتطلب وجود عدد كبير من الذكور في العائلة للقيام بعبء زراعة الأمر يتطلب وجود عدد كبير من الذكور في العائلة للقيام بعبء زراعة الأمر يتطلب وجود عدد كبير من الذكور في العائلة للقيام بعبء زراعة

## بنو عبًان وعادات الختان

يأخذ الختان طابعاً احتفالياً بهيجاً في تتركيها منذ أقدم العصور وحتى

هذا اليوم ، وما زال الأتراك يحافظون على تقاليدهم الخاصة بهذا السأن . . فقبل إجراء عملية الختان ، يذهب الأطفال بملابسهم المزركشة التي تجهز خصيصاً لهذه المناسبة إلى أحد المساجد لأداء الصلاة فيها مع آيائهم ، وبعد التقاط الصور التذكارية يحمل الأب ابنه عائداً إلى البيت حيث بنتظرهم الأقارب والأصدقاء ومعهم المختص بإجراء عملية الختان (في العادة ليس طبيباً) . ويُمنك الصبي من معصميه وقدميه وياخذ الرجال في التصفيق والغناء ، ويعلمون الصبي مقطعاً صغيراً يردده اثناء العملية مصفقاً بكفيه الممسوك بها ليتناغم المقطع . وأنساء انشاله العناء تجرى العملية ، وكلها كان الصبي ناجحاً في كبع جماح دموعه ، بالغناء تجرى العملية ، وكلها كان الصبي ناجحاً في كبع جماح دموعه ، تلق المزيد من التصفيق والناء تحية لشجاعته ، ثم يُنقل الصبي إلى سرير مزين بالشرائط الملونة والزينات الورقية الجميلة واضعاً «طاقبته» بجواره إذ انه سيتلق فيها « النقوط» فيا بعد من الضيوف والأقارب .

ولا يقتصر ديوم الختان ، في حياة القرية التركية على عائلة واحدة على به منفردة ، وركنة عب الخذ شكلاً عاماً يشمل القرية باكملها . ويتم في ذلك اليوم ختان كثير من إطفال القرية ، ثم يبدأ الاحتفال الحقيق بهذه المناسبة في مساء اليوم نفسه إذ يتضامن أهل القرية فيا بينهم ويجمعون مالا يقلمونه للفقراء ليتمكنوا من ختان أبنائهم . . وختان الفقراء يتم بحلول المساء إذ توضع لهم والأسرة السفرية ، في إحدى ساحات القرية بحيط بهم ذووهم وأقاربهم ، ثم تجرى لهم عملية والختان الجهاعي ، ، ثم يشتعل المكان بالغناء والرقص، في ظهر واقصو المسيوف ، وبحموعات الموسيقين ، بطبولهم وآلاتهم ، ويحدق الأطفال في دهشة وانبهار للمناظر الملونة من حولهم وإلى نفيات الموسيق فينسون المهم .

وفي (ألبوم) العائلة التركية غالباً ما تجد صورة لـولد يبتـــم رافعــاً غلالة قيصه معطياً دليلاً لا يُدحض عن إجرائه للعملية.

وما وقع بين يدي من وثائق وصور عن الختان في تركيا، يُثبت بما لا يدع مجالا للشك في أن التغييرات التي حدثت في طقوس الاحتفال بهذا الأمر بين الأمس واليوم ما هي إلا تغييرات سطحية طفيفة بالرغم من التغييرات الجوهرية التي أخذت مكانها في طريقة حياة الناس.

في أشهر متاحف واستنبول؛ متحف وتهويكايي، تهوجد مستنسخات من الصور التي تضمنها وكتاب المهرجانات؛ للسلطان أحد أدرنة يبلغ مجموعها ١٣٧ رسماً، يحكي في ١٨ رسماً منها قصة الاحتفالات التي أقيمت عام ١٧٧٠ م، بمناسبة ختان أبناء السلطان أحمد النالث في وأوك ميدائي، وفي والرأس الذهبي، . . فالناس في دلك الوقت كاتوا يحرسون انفسهم للسلطان، وكان الكثير منهم بموتون وهم يؤدون ألعابهم الخطرة احتفالا بهذه المناسبة إظهاراً لولائهم . وفي المساعد كانت تقام الألعاب المائية والنارية على ضفاف مضيق البسفور . . المهم أن هذه المناسبة كانت تعتبر إحدى المناسبات القومية إذ يُشارك فيها سفراء الدول إما بالظهور في المهرجانات المقامة لتقديم البلدان ، والجدير بالذكر أن هذه الاحتفالات انتهت بعد أسبوعين البلدان . والجدير بالذكر أن هذه الاحتفالات انتهت بعد أسبوعين كاملين .

وبعد . . لا أحد يستطيع تفسير الاحتفالات المصاحبة للختان والدي تختلف من مكان لآخر . . ولكن أحداً لا يستطيع إنكار ما للختان من فوائد صحية . . وقد اكتشف العرب الأقلمون هذه الفوائد . . قبل أن تكتشفها الأمم الأخرى المتحضرة . . فما زالت كثير من دول الغرب لا تمارس الختان . . ولكنهم اتجهوا في السنوات الاخربية لإجراء العملية . . فانتشر الختان الاكلينيكي في أوروبا الغربية وأمريكا .

إن الضوء الذي ستلقيه الأبحاث التاريخية يوماً ما على أصل ومنشأ هذه العادة وأسبابها ، سيضيء ولا شـك بعض الأجــزاء المركزيــة مــن متاهات النفس الإنسانية .



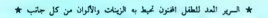
♣ ♦ في المساه . . القرية كلها سعيدة بالمهرجان . . وهنا راقص د الدافول ، يقدم ألعاباً بهلوانية
 على إيقاع الطيلة التي يحملها ★



عِلَةَ القيصل العلد (٤٣) ص ١١٤



★ السُطَهْر ٤ \_ رهو في العادة لبس طبيباً بُجري عملية الحتان حبث يُحسك الصبي من معصمه وندمية و الرجال من حوله يصفقون ويغنون . . ويعلمون الصبي مقطعاً صبغبراً ببردده أثناء العملية مصفقاً بكفيه المقبرض عليها . . كان ناجعاً في كهم جماع دموجه ، وينلق النصفيق تحية لشجاعته ★







◄ الحتان الجباعي، . . الاسرة الموضوعة في ساحة الغرية يشغلها أولاد الفغراء الدفين تشلح
قم فرصة الحنان الجباعي في ذلك اليوم . . المصابيح المورفية والرينات والألموان. والأفسمواء
الباهرة نشي الأطفال آلامهم ★ ▼





بى سبب البيامهات في مختلف المتخصّصَات ...

يمكنك إكمال دراستك الجامعيية

ماعليك إلا ألا تصال بنا وستجدنا على استعداد التقديم كافة التسهيلات ونؤمن لك كل النفقات ونتيح لك المفرصة لتحقيق مستقبل أفضل



للعراجعة ، انتصل بأحد المراكز الآنية : المنطقة الوسطى : مكتب القوات البحرية بوزارة الدفاع والطيان بالرايض المنطقة الشرقيه : قسم التجنيد بالقوات البحرية بالمعام . المنطقة الغربية : إدارة الشئون لبحرية بقيادة لمنطقة الحزبية بجدة . المنطقة الجنوبية : مندوم لقوات ببحرية بقيادة لمنطقة الجنوبية بخييش طي . مقية المناطق : أقرب قيادة عسكرية .



★ قوارب الإطفاء تحاول المحافظة على مصطبة لحفر اكستوك سلبمة مد الانفجار الاول ★

# أعظم كارثة نفطية عربهاالتاريخ

بقلم: د . مهندس مظفرصلاح الدين شعبان • مهندس سميرصلاح الدين شعبان

كان الانفجار الذي وقع في ٣ حزيران (يونيو) الماضي في موقع الحفير اكستوك (اxtoc) في خلبج كابيئي أمام ساحل المكسيك، مفاجأة لم يتوقعها أحد.

فني ظهيرة ذلك اليوم، كان الحفر قد بلغ عمقاً قدره ٣٦٥٠ م عندما شعر المسؤولون بضرورة تغيير رأس الحفارة.

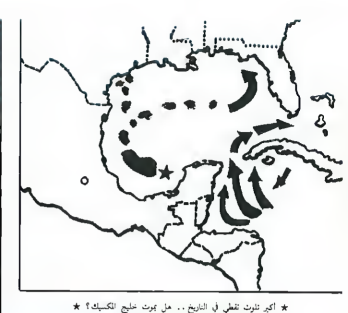
ومن المعروف أن الحفارة المستخدمة في جميع أعمال الحفر والتنقيب مؤلفة من ثلاثة أجزاء رئيسية: رأس الحفارة (التباج)، وسباق الحفارة وأنابيب التفريغ. يكون تاج الحفارة من الماس القاسي، وذلك نظراً

لشروط التشغيل الصعبة التي يتعرض لها . أما ساق الحفارة فهو عبارة عن مجموعة من الأنابيب الفولاذية التي يبلغ طول كل منها ٣٠م . يوصل كل أنبوب إلى الأنبوب التالي بواسطة عزقة مناسبة ، وكلما ازداد عمق الحفر زاد عدد الأنابيب الموصولة على التسلسل مع بعضها . وسالطبع فإن

الأنبوب الأخير ينتهي في طرفه السفلي بتاج الحفارة. تحيط أنابيب التفريغ بالأنابيب التي يتألف منها ساق الحفارة، وهي تستخدم لنقل الأتربة الناتجة عن عملية الحفر، إذ تخلط هذه الأثربة مسع الماء ثم تضخة خاصة. بواسطة مضخة خاصة.

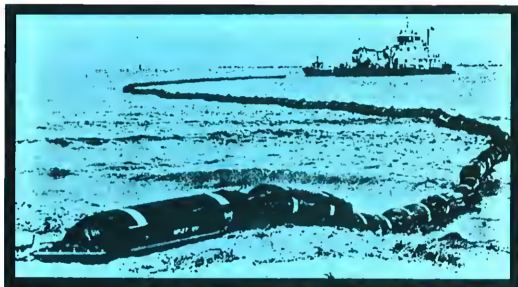
يكون قطر تاج الحفارة عادة أكبر من قطر الساق. وعند الاضطرار إلى تغيير تاج الحفارة لا بد من رفع الساق بأكمله من القناة المحفورة (البئر)، حيث تبق أنابيب التفريغ ثابتة في مكانها إلى أن بأخذ الساق وضعه الطبيعي ثانية مع الناج الجديد.

ومن ناحية أخرى فإن الغاز الطبيعي الموجود عادة فوق حوض النفط يقع دوماً تحت ضغط مرتفع . ولذلك عندما يقترب عمق الحفر من مستوى الغاز الطبيعي ، فإنه يخشى أن بكون ضغط الغاز الطبيعي كبيراً جداً قد يؤدي إلى تدمير الطبقة الصخرية المتبقية بين مستوى الحفر وبين









★ حواجز عائمة لحياية شواطئ نكساس من التلوث بالنقط ★

مستوى الغاز الطبيعي . وهذا يهدد ... عند حدوثه ... باندفاع النفط إلى سطح الأرض بقوة كبيرة .

يطلق الخبراء على هذه الظاهرة اسم و انفجار البثر Blow out على ولمنع حدوث مثل هذا الانفجار تستعمل الطريقة التي تعتمد على الوزن الذاتي لرأس الحفارة مع الساق ، بحيث إنه عند رفع الساق بقصد من الله المنابع كتباً .

وتنص التعليات النافذة بالنسبة لأعهال الحفر في عرض البحر على ضرورة وجود مانع للانفجار (Blow out preventer) يوضع فوق قاع البحر بحيث يغطي فوهة البئر مباشرة . وهذا الجهاز ذو تصميم معقد جداً ، وهو يحتوي على العديد من الصهامات الدائرية ذات المطاط السميك . ومن الجدير بالذكر أن حجم مانع الانفجار يقارب حجم بيت مؤلف من عدة غرف ، علم أنه \_ في الحالات العادية \_ يتم تشغيل هذه

الصهامات كهربائياً أو هيدروليكياً خلال عدة دقائق.

وكالمعتاد، في ٣ حزيران (يمونيو) وقبل تغيير رأس الحفارة في اكستوك، تم ضخ الوحل في أنابيب التفريغ (بغية جعل البئر كتياً)، ثم بدئ بسحب ساق الحفر. وعندما تم سحب ١٥٠ أنبوباً من أنابيب الساق (وطول كل منها ٣٠٠) تعرضت مصطبة الحفر لهزات عنيفة بما جعلها ترتيج بعنف، وبدأ سطح البحر يموج بحركة مضطربة، وهدف هي الدلائل التمهيدية المعروفة للانفجار.

وفجأة اندفع عمود من الغاز الطبيعي الممزوج بالنفط وبالوحل تحت ضغط ١٤٠ ضغط جوي عبر بثر الحفر نحو الأعلى . وقد جر هذا العمود معه ساق الحفارة وتاجها اللذان تطايرا في الهواء .

وعندها حدث ما لم يكن بالحسبان : سخن عمرك إحمدى المضخات عما أدى إلى استعال الغاز الطبيعي المنطلق محدثًا انفجاراً مريعاً . ولم تمض ثوان معدودة إلا والنيران تحيط بمصطبة الحفر . وامتدت النيران بسرعة



★ سفينة الإنقاذ التي أقلت رجال الإطفاء الذين عملوا جاهدين ليلاً وتبارأً لإبغاف النفط المندفق ★

مذهلة وسط سلسلة من الانفجارات المتتالية.

وعلى الفور هرع إلى مكان الحادث عناصر شركة الإطفاء الأميريكية (رد ادير Red Adiar)، للمساهمة في تطويق النيران. ولكن أحداً لم يتمكن من القيام بأي شيء حيال لسان اللهب الذي بلغ ارتفاعه ١٠ م وقطره ٢٥ م.

ولم يدرك أحد خطورة الموقف إلا بعد أن أرسلت غواصة صغيرة مزودة بعدسات تلفزيونية يمكن التحكم بها عن بعد ، إذ تبين عندها أن الأنقاض قد قطعت أي سبيل للوصول إلى صامات الأمان .

وفي محاولة جديدة لتدارك الوضع الخطير قام الغواصون بجهود مضنية استمرت عدة أيام بلياليها لإزالة الأنقاض ، وحاولوا بحذر وببطء شديدين إغلاق الصيامات الثلاثة الموضوعة على خط شاقولي واحد على مجرى المزيج الملتهب. وفي الأحوال العادية الماثلة يغلق عادة الصيام السفلي جزئياً بقصد تخفيف الضغط. ويسمح ذلك بإغلاق قسم أكبر مسن الصيام

الثاني . وبعدها يمكن ، في معظم الحالات ، إغلاق الصيام الثالث بشكل كامل . وإذا سار كل شيء على ما يرام يتمكن المسؤولون عندها من إغلاق فوهة البئر تماماً .

ولكن الحظ لم يكن حليف اكستوك هذه المرة أيضاً. لقد كان أحد الصهامات متضرراً إلى حد لم يمكن إغلاقه بشكل كامل.

وقد فكر المهندسون بضخ مزيج من الوحل والأسمنت في البئر المحفورة تحت ضغط عال بغية إغلاق البئر. ولكن العمال المكسيكيين فشلوا في إنجاز هذه المهمة . بل على العكس الحقوا بمانع الانفجار أضراراً جسيمة جعلت النفط يتدفق دون أي عائق بمنعه .

عند هذه المرحلة اقترحت شركة (رد ادير)، في محاولة لوقف التدفق المستعل، إجراء سلسلة من الانفجارات الهائلة، آملية أن تقوم هذه الانفجارات بتغيير التركيب الجيولوجي لمنطقة الحفر عند قاع البحر، مفترضة أيضاً أن ذلك سيؤدي حمّاً إلى إغلاق فوهة البئر. لكن دياز



★ ألسنة اللهب تقطع الطرين على صيامات إغلاق البنر >

سيرانو مدير شركة النفط المكسيكية الحكومية (بيمكس) رفض هذا الاقتراح ، لأن نسف المساحة سيضطره إلى تحويل حفريات جديدة في صخور الغرانيت لاستخراج النفط من جديد من الحوض النفطي نفسه . لذلك فعلى المدى البعيد ستخسر شركة (بيمكس) أكثر من مليون دولار يومياً ، وهذه تمثل قيمة النفط المتدفق إلى البحر حالياً .

والأن على بعد عدة مثات من الأمتار من ألسنة اللهب تجثم حالياً مصطبة حفر جديدة . وتحاول (رد ادير) أن تصيب مكمن النفط الأول في اكستوك . ويأمل المسؤولون أن يؤدي ذلك إلى تخفيف الضغط على الثقب القديم وبالتالي إلى تقليل كميات النفط المهدورة في البحر . وتوكد التوقعات أنه حتى باستخدام أكثر أجهزة تحديد الموقع حساسية فإن احتال النجاح هنا يشبه « احتال العثور على إبرة في اسطبل مليء بالتبن ، أما إذا النجاح هنا يشبه « احتال العثور على إبرة في اسطبل مليء بالتبن ، أما إذا النجاح هذا العملية فمن المتوقع إغلاق الفوهة القديمة بمزيج من الأسمنت والوحل إلى الأبد .

وحتى ذلك الحبن سنمر أسابيع تندن خلالها كمية من النفط لا تقل عن ٤٠٠٠ طن يومياً في خليج المكسيك والأسوأ من ذلك هو أن الأضرار البيولوجية التي سيخلفها النفط المهدور على النباتات والأحياء المائية وعلى الشواطئ لا تقدر يثمن.

فبعد مرور ١٠ أيام فقط على انفجار اكستوك اشتكى صيادو الأسماك العاملون في خليج المكسيك، أن شباكهم تصيد هياكل عظمية لأسماك تأكل أكثر من نصف لحمها . كذلك فقد قضى النفط على كشير من الأحياء البحرية الحساسة .

وقد حاولت (بيمكس) جاهدة التخفيف من حدة الكارثة . ولكن عندما أعلنت هيئة خفر السواحل الأميريكية حالة الطوارئ بين عناصرها ، عندها لم يتمكن مدير (بيمكس) سيرانو من إخفاء الأبعدد الحقيقية للمنطقة التي أصابها التلوث: لقد وصلت بقع النفط إلى مسافات تقع على بعد أكبر من ١٠٠٠ كم عن موقع الانفجار، وشوهد بعضها عند

سواحل ولاية تكساس الأميريكية . وفي البدء شعر الأميريكيون بالدهشة والاستغراب لوجود نقط الزيت الصغيرة الطافية على سطح البحر المقابل لشواطئهم . ولكن الواقع كان مرعباً بالفعل ، وقد كشفه غطاسو البحرية الأميريكية ، بغية الحد من تأثير النفط المتدفق ، فقد تم إلقاء آلاف الغالونات من مادة كوركسيت ٩٥٢٧ ( Corexit 9527 ) . وبذلك بدا ظاهرياً أن التلوث بالنفط قد اننهى ، لأن هذه المادة الكيميائية تتحد مع النفط مشكلة مادة صلبة تغطس لتستقر على قعر الخيط.

وكانت هذه العملية قد نجمحت بشكل كامل في منطقة برافو في حقل اليكوفسك النفطي النرويجي . لكن كتل النفط في خليج المكسيك الذي تبلغ درجة حرارة مياهه ٢٧° مثوية لم تغطس إلى القعر ، بل بقيت معلقة على عمق يتراوح بين ٥ و ٢٥ م موزعة بشكل كتل صغيرة جداً . وقد وجد الغطاسون مثل هذه الكتل على بعد ٥٠ م فقط.

ومن المخيف القول إن أطناناً من الأسماك الميتة منتشرة حالياً في خليج المكسيك، ولا توجد طريقة فعالة لإنقاذ الأسماك التي بقيت على قيد الحياة. وكل ما استطاع سلاح الجو المكسيكي القيام به هو إنقاذ صغار أحد أنواع السلاحف النادرة المهددة بالإنقراض وذلك باستخدام الطائرات المروحية (هيليوكوبتر).

ويغطي النفط الأن رقعة كبيرة من سطح البحر يبلغ طولها ٦٠كم ويتراوح عرضها بين ٨ و ٢٠كم . ويمكن \_ جزئياً \_ شفطها بواسطة سفن خاصة ، لكن طبقة النفط في معظم الحالات رقيقة جداً بحيث لا تشفط المضخات من الزيت شيئاً يذكر .

وهناك شبه إجماع بين العلماء أن الأضرار البيولوجية التي سببها التلوث لا يمكن إزالة آثارها قبل نهاية القرن الحالي (أي في غضون العشرين سنة القادمة). وهكذا فإن واحداً من أجمل بحار العالم سيبق موبوء (ملوثاً) على مدى عدة عقود قادمة. وستقوم التيارات البحرية بتوزيع كتل النفط، المعلقة تحت سطح الماء في جميع الأنحاء. ولن تكون حياة الاسماك والطحالب ممكنة فعلاً إلا في بعض المناطق المحدودة.

ويعزي العلماء أنفسهم بأن حادثة خليج المكسيك أقبل خطراً من الحادثة التي وقعت في بحر الشمال ، وذلك نظراً لأن البكتريا هنا تقوم بتفكيك كتل النفط في وسط دافئ نسبياً (٣٧٥ مثوية) بشكل أسرع منه في بحر الشمال البارد .

بالنسبة لصيادي الأسماك المكسيكيين والأسيريكيين ، تسوجد حسالياً مشكلة التعويض عن الأضرار ، لأن صيد الأسماك هو مصدر رزقهم الرئيسي والوحيد . وفي هذا الجسال فسإن لسدى الشركة الحسكومية (بيمكس) ، جواب جاهز : « يجب أولا الاثبات بشكل قباطع أن النفيط الذي شوهد على سواحل تكساس مصدره ايكستوك . أما بالنسبة لموت الأسماك الجماعي ، فلا يوجد حتى الأن ما يدل على أن النفط الذي يطفو على سطح البحر هو السبب في ذلك » .





المشهورة : عالم متجدد في ميدان الديكــور

المشهورة : الممثلون الوحيدون لمؤسسة جنسان العالمية

بناء قصور وکملل ر شاریع عماینیت ویکورلت واخلیت وخارجهی . مثلفون ۲۳۷۵ / ۲۳۷۰ - تلکس۲۰۱۳۳۱ والریاض

مؤسسةالمشهورة



## د.عبدالرحميم سيدد

بدأ علم الفلك بالغموض ، وراح الإنسان منذ فجر التاريخ يتطلع إلى السياء ، وكان برى أجراماً غريبة تسير أمام عينيه في القبّة الفلكية بترتيب معيّن ونظام دقيق . ولم يكن يفهم من حقيقة هذه الأجرام شيئاً . فأخذ يفسر ويؤول ما يرى . فكان علم التنجيم ، وعلم التنجيم غامض بطبيعته لأنه يبحث في أشياء غامضة . وجاء كويرنيكس وكبلر وغاليلو ونيوتن ، وتوالى تحسين المراقب ، وأصبحت لدينا فكرة صحيحة عن النظام الشمسي . وتقدمت وسائل الرصد والتقنية الحديثة ، وحاول الإنسان أن يعرف ما وراء النظام الشمسي ، وخيل إليه أنه عرف الكون وما فيه من سدم وبحرات .

ويتقدم التقلية الحديثة (التكنولوجيا) استطاع أن يمشي على سطح القمر.

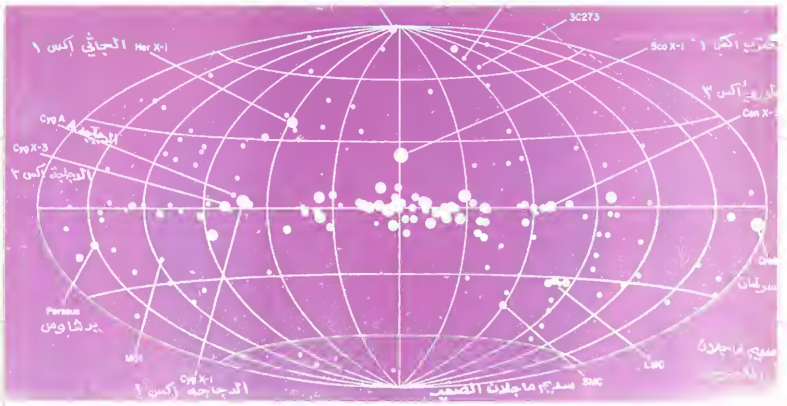
وقد زاد الإيمان عند الكثير بقوة العقل البشري ، ونوهم الإنسان أنــه أصبح سيد هذا الكون .

ولكنه قبل أن يبلغ هذه الدرجة ويطأ سطح القمر ، بخمسة وعشرين عاماً تقريباً ، كان قد نشأ نوع جديد من الغلك : هو الفلك الراديوي . وهذا الفرع يدرس السهاء عن طربق الأشعة الصادرة منها .

وأنشئت المراقب الراديوية الضخمة . وإذا بها تأتي لنا بإشارات غريبة ، لا عهد للفلك بها من قبل .

وتبدأ الدراسات وتتوالى البحوث وينغمس العلماء في التفسيرات. وجدوا أجراماً ترسل إشارات راديوية قوية ، سموها أشباه النجوم. وهذه لا نعرف عنها إلا الإشارات التي تصدرها ، وأنها تبتعد بسرعة عنا مما يدل على أنها بعيدة في الفضاء بعداً سحيقاً . ولا نعرف حتى الآن هل شبه النجم جرم واحد أو هل هو مجزة . ولا يزال السؤال عنها معلقاً لا

مجلة القيصل العدد (٢٤) ص ١٢٣



جواب شافياً عليه .

ووجدوا إشارات تأتي منتظمة منواترة ، سمرها نبضات ، وسموا النجوم أو الأجرام التي ترسلها نابضات . ولم يروا بالمراقب البصرية غير جسرم واحد منها . وقد اقتنع العلماء الآن بالتفسير الذي يقول بأن هذه النابضات هي نجوم نيوترونية ، فهي التفسير الوحيد الذي يفسر لنا فيزيائياً هذه النبضات الآتية منها .

ولكن هناك أجراماً ترسل أشعة سينية (أشعة أكس أو أشعة رونتجن). وإرسال الأشعة السينية عن هذه المسافات السحيقة في البعد لل يكفي لتفسيرها كل النظريات التي قامت على أشباه النجوم، ولا تكفي النجوم النيوترونية التي فسرت النبضات. إن القوة التي محتاجها الإطلاق هذه الأشعة السينية هي أقوى من هذه القوى كلها.

والتفسير المنطق بحسب الكيمياء الذرية هو أن تكون صادرة عن ثقب أسود , وهذا من صفته أنه لا يرى , ولهذا سمي أسود . وهكذا نرى أننا عدنا إلى حيث بدأنا .

وهكذا نرى اننا عدنا إلى حيث بدانا .

بدأنا بالغموض نتيجة جهلنا . . وعدنا إلى الغموض نتيجة علمنا .

## الأشعة السبنية

قبل أكثر من ثمانين عاماً ، اكتشف العالم الألماني (وليام كونراد رونتجن) أشعة غريبة . إنها لا تسرى مشل أشعة الضوء العادي ، ولا يصدر عنها صوت مثل الأشعة الراديوية ، وإنما لها فهات خاصه بها . وهي تؤثر على لوحة التصوير فنرى آثارها عليها ، وتخترق الانسجة الرخوة في جسم الإنسان ولكنها لا تخترق العظم . ومن هنا أخذ

★ خارطة للسياء ظهرت فيها صواضع الأشعة السينية ، كيا وسحت بحسب ارصحاد الفصر الصناعي اوهورو ، حجم النقطة البيضاء بدل على قوة الأشعة الصحادرة ، خط الاستنواء في الخارطة هو خط استواء بحرننا ، بلاحظ ازدباد عدد المصادر وفوتها عند خط الاستنواء اتجري ، وخاصة في مركز المجرة ★



★ بحيرة مسييه ٨٧ وهي أضحم بجرة معروفة ، نبلغ نلاتة أضعاب بحرتنا ، ولحنوي على ثلاثة ألاف ملهوا نجم ، في مجموعة العذراء . نبعد عنا ١٥ ملهون سنة ضوئية ، إلى أحد جوانها نفئة كبيرة ، هل هي انفحار خرج من داخل أنجرة؟ على أية حال ، فالجرة كلها مصدر اشعاع فوي ، راديوي وسبني أيضناً ، ببرجع أن يكون في داخلها ثقب أسود ضخم ★

الطب يستعملها بكثرة في التشخيص ووجد أنها تفيد أيضاً في علاج بعض الحالات المرضية .

ونتميز الأشعة السينية بقصر موجاتها ، وبأنها تحتـاج إلى طـاقة كبـيرة الإطلاقها .

وكما استغل الفلك الضوء العادي وكما استغل الموجبات الرادبوية في بحوثه، فقد جرب أن يستغل الأشعة السينية، وحاول أن يسلط لموحات تصوير ويلتقط هذه الأشعة إذا كانت قادمة من السهاء.

وحتى قبل عشرين عاماً كانت النتائج سلبية في السواقع ، فالجرم السماوي الوحيد الذي يصدر أشعة سينية ، بحسب أبحاثه آنىذاك ، كان الشمس وحدها .

والواقع أن الأشعة السينية فيها خاصة تميزها عن الأشعة الأخرى التي نعوفها , إنها تمتص في جو الارض بسرعة ، فإذا كانت آتية مـن السهاء ،



★ لفد رسم في الشكل غروطات عديدة بفترض العالم الذي وضعها أمها غروطات ضوئية ، أي مكونة من ونوثات . ولكننا في الواقع يمكن أن تتصور أي مادة أخرى . فالجاذبية ننظين عليها كلها . وفد قسمت عملية الانهبار إلى ثلاث مراحل . في المرحلة الأولى تجد أن المخروط عادي في حجمه . لكنه مسا بسدخل لمرحلة الثانية حتى نجد أن حجمه فد صغر . ويندرج في الصغر حتى بصل إلى الخط في الوسط اللذي هـ حالة النفرد ، وهناك بجنو نهائياً من الوجود \*

فلن يصل الإنسان شيء منها . ولهذا السبب تأخرت معرفة الإنسان بها .

وعلماء الفلك لم يبدأوا بمعرفة الأشعة السينية الآتية من السماء ، إلا حينا بدأوا يرصدونها خارج نطاق الجو الأرضي . فأرسلوا البالونات التي تحمل أجهزة تلتقط الأشعة السينية ، ثم كان إطلاق المركبات الفضائية العلمية .

وجاءت هذه بانباء تحدث أن هناك مصادر متعددة في القبـة الفلكية ترسل أشعة سينية .

وزاد اهمام العلماء بهذا الاكتشاف الجديد.

ومما لا شك فيه ، أن دائرة الفضاء الأميريكية (ناسا) قد ساعدت العلم كثيراً بإطلاقها أقاراً صناعية علمية ، ومنها اثنان بقصد الكشف عن الأشعة السينية في الساء .

وأول قر صناعى أطلقته لهذا الغرض هبو (أوهبورو).

أطلقته قبل حوالي تسع سنوات من كيتيا، وأطلقت عليه كلمة أوهورو، ومعناها (الحرية) باللغة السواحلية.

وثاني هذه الأقمار في الأهمية هو (أينشتاين)، وقد اطلقت عليه هذا الاسم بمناسبة عيد مبلاد أينشتاين المشوي. (عيد ميلاد أينشتاين المهور، أواخر 1۳۹۹هـ، ولكن القمر أطلق قبل ذلك ببضعة شهور، أواخر 189۸هـ).

ومن نتيجة أبحاث هذين القمرين بالذات ... بالإضافة إلى ما أنجزته الأقمار العلمية الأخرى ... أصبح لدينا فكرة جيدة عن المصادر السهاوية التي تزودنا بالأشعة السينية . وأصبحت لدينا أطالس خاصة عن مصادر الأشعة السينية في السهاء .

وغدا العلماء في السنوات العشر السابقة ، أي في العقد الأخير من القرن الرابع عشر الهجري أمام سماء مليء بالمصادر التي تبعث بالأشعة السنية .

## في البحث والتنقيب

إن خارطة مصادر الأشعة السينية في السهاء ، هي من نتيجة الأبحاث التي قام بها القمر الصناعي اوهورو الذي أطلق قبل حوالي عشر سنوات . أما الخارطة التي سنحصل عليها من القمر الصناعي أينشتايين في تتوفر لدينا بعد ، ولكن فيها من المصادر ما يزيد على هذا العدد وفيها من دقة البحث ما يفوقه . وتقدر أن حساسية أبنشتاين في اكتشاف مصادر الأشعة السينية هي أكثر ألف مرة من أي جهاز سبقه .

على أية حال ، فقد أصبح لدى العلماء من الأرقام والـدراسات ما يكني بضع سنين للعمل فيها والـوصول إلى رأي قـاطع . هـذا إذا كانـوا سيصلون إلى رأي قاطع .

وقد تضافرت المراقب البصرية الآن، مع المراقب الراديوية والأقمار، في البحر الجديد من البحوث المطروحة التي تريد الجواب الشافي والحمل الصحيح.

ويتضافر جميع وسائل الرصد الفلكية ، من أقمار ومراقب وآلات ، أصبحت عندنا الصورة التالية : أن الأشعة السينية تأتي من أجرام متعددة غنافة .

فهي تأتي من السدم الغازية ذات الحرارة العالبة ، حبث يـظن بـأن هناك نجوماً في دور التكوين .

وهي تأتِّ من مجرات كاملة ، وتصدر الأشعة من كل أنحاء المجرة ومن حواليها أيضاً . ومجرة مسييه ۸۷ ( M 78 ) مثل على ذلك . وتأتي أيضاً من نقاط معينة في بعض المجرات .

وتأتي أيضاً من بعض أشباه النجوم، وقد وجد (أينشـتاين) عشريـن شبه نجم ترسل أشعة سينية.

وتأتي من بقايا انفجارات سوبرنوڤا ، حيث من المفروض أن بكون قد تخلف قزم أبيض أو نجم نيوتروني من انفجار كهذا .

وأخيراً، تأتي الأشعة السينية من نجوم فرادية.

## السؤال

من المعروف أن صدور الأشعة السينية يحتاج إلى وجود تيار كهرومغناطيسي ذي قوة كبيرة جداً. إنه يحتاج إلى طاقة أكبر من تلك التي ترسل لنا الأشعة الراديوية . وإذا كانت مجرة مسيبه ۸۷ تبعد عنا ٦٥ مليون سنة ضوئبة ، فما هي هذه الطاقة التي تستطيع ارسال الأشعة السينية بهذه القوة ؟ .

لقد اسنطاع علم الفلك أن يقنع نفسه بالنجوم النيوتروتية كحل لقضية النابضات . ولكن النجوم النيوترونية ذات الكثافة المذهلمة لم تعد كافية لتفسير الطاقة الجديدة .

فما هي هذه الطاقة الجديدة العجيبة ؟ إننا نريد طوف خيط نمسك به للوصول إلى تفسير ، أي تفسير .

## طرف الخيط

لقد وجد أن معظم النجوم الفرادى التي تصدر الأشعة السينية هي نجوم ثنائية. والنجوم الثنائية منتشرة انتشاراً كثيراً في الكون. إذ يوجد نجيان (أو أكثر) يدوران حول بعضها البعض. ويستطيع الفلكيون أن يعرفوا دوران النجمين حول بعضها، واتجاه السدوران ومسدة السدورة الواحدة. إنهم يستطيعون أن يعرفوا النجم المذي يبتعد والنجم المذي يقترب بتحليل الطيف وملاحظة الحبود نحو الأحمر. وقد يمكون النجيان بعيدين جداً بحيث يبدوان في المرقب البصري نجاً واحداً. ومع ذلك، بعيدين جداً بحيث يبدوان في المرقب البصري نجاً واحداً. ومع ذلك، فإنهم يمللون الطيف. فإذا رأوا طرفاً يحيد نحو الأحمر والطرف الآخر يحيد نحو الميشمسجي، فإنهم يدركون عندئذ أن الطرف الذي يحيد نحو الأحمر هو الطرف الذي يعيد نحو الأحمر أن هذا الجرم مكون من نجمين ويعرفون اتجاه المدوران، ويعرفون مدة الدورة الواحدة إيضاً.

أشياء كثيرة يمكن أن يعرفها الفلكيون بوساطة التحليل الطيفي من نقطة ضوء في السهاء.

والنجوم الفرادى التي تصدر الأشعة السينية ، وجمد أن معظمها ثنائي . ثنائي لا يرى المرقب البصري غير واحد منها . والنجم المرئي يمدور مع آخر حول مركز مشترك . ولكن النجم الآخر لا يرى .

والأشعة السبنية تظهر أكثر ما تظهر بين النجمين ، وقد تختفي إذا جاء النجم الكبير بيننا وبين النجم الصغير .

من هذه القياسات ومن قياس ارتفاع درجة الحرارة في النجم الكبير من الناحية الملاصقة للنجم الصغير الذي لا يرى ، كان لا بعد أن يظهر التفسير التالي :

## الثقب الأسود

إن النجم الصغير الذي لا يرى ، ذو جاذبية قوية خارقة . يجب أن

يكون من مادة أخرى ، أشد كثافة من النجوم النيوترونية ، مادة تهاوت نويات الذرات على بعضها فشكلت نواة واحدة ، أطلبق عليها اسم (حالة التفرد) . إن جساً من هذا النوع يستطيع أن يسكون أحد النجمين في الثنائي ، ويدور مع النجم الكبير حول مراكز مشتركة . وليس ذلك فقط . بل إن ما فيه من الجاذبية يسحب من النجم الكبير مادته القريبة ، ويلتهمها في جوفه شيئاً فشيئاً . ولحذا فإن جهة النجم الكبير القريبة من الثقب الأسود تكون على شكل مخروط تصب منه مادته داخل الثقب الشعب هذه العملية إلى أن يغور النجم الكبير كله داخل الثقب الأسود .

إن انصباب مادة النجم المرثي في الثقب الأسود بهذا العنف يخلق تياراً كهرومغناطيسياً عنيفاً فيفسر لنا صدور الأشعة السينية القوية. والواقع أنه التفسير الوحيد المقبول عند الفلكيين.

## الفراغ الخيف

إن كل شيء في هذا الكون مكون من ذرات، وتتجمع الذرات المختلفة مع بعضها البعض في أشكال مختلفة لتكون جزئيات المادة، والذرة الواحدة تتكون من نواة في الوسط يدور حولها إلكترونات في حلقات. والبعد بين نواة الذرة والإلكترونات التي تدور حولها بعد شاسع نسبياً. وهناك من العلماء من يشبه النواة والإلكترون الدائر حولها كالأرض التي تدور حول الشمس إن البعد ما بين نواة الذرة والإلكترون بالنسبة للحجم كالبعد بين الشمس والأرض، وهذه المسافة الشاسعة بينها هي فراغ لا شيء فيه ، وعلى ذلك فنحن نعيش في هذا العالم في فراغ عجيب

إن الفراغ ما بين النواة وإلكتروناتها ، على ما نعرف في المختبر وفي حياتنا العادية هو منطقة حرام لا يستطيع أي شيء أن يتجاوزها أو أن يدخل فيها .

هذا كل ما كنا نعرف قبل أن تأتي لنا المحيرات الفلكية الجديدة.

ولكن القرم الأبيض الذي تحدثنا عنه في مقال النابضات وجدنا تفسيراً له بالتعدي على هذه المنطقة الحرام. إن حلقات الإلكترونات قد تحطمت، بل قد تكون بعض هذه الحلقات قد أشرفت على الدخول في المنطقة الحرام.

أما النجم النيوتروني فقد حصل ضغط أكثر على الدرة ، بحيث بدأت النواة تدخل في منطقة الحرام في الذرة المجاورة لها . كما أن الضغط قد جعل الإلكترونات تدخل النويات . ولكنا بعد ، لم نصل إلى الدرجة التي تلتحم فيها النويات .

أما في الثقب الأسود، فقد حصل أن التحمت النويات مع بعضها البعض. وهذا الالتحام مخيف في الحقيقة أكثر من الفراغ المذي نعيش فيه. لم يعد هناك فراغ بين الذرة ونواتها، وأصبح لدينا شيء كله نوات.

إن الأرض كلها لو حدث لها ما يجعلها في حالة ثقب أسود لكان

عنة التيصل العدد (٤٣) ص ١٢٦



؛ الثقب الأسود وتجم كيبر يدوران حول بعضهما البعض ، مادة النجـم تنصـب في النفـب على شــكـل روط. الصورة تكبر النقب تكبيراً شديداً نسبياً ، والحفيفة أن النجـه أكبر منه بملايين المرات \*

حجمها بحجم كرة صغيرة نصف قطرها أقل من تسعة أعشار السنتمتر . ستصبح بالواقع كرة نصف قطرها ٠,٨٩ من السنتمتر . ولكنها وهمي في هذا الحجم لها وزن الأرض ولها جاذبية الأرض .

وبالمثل، لو أصبحت الشمس ثقباً أسود، فإن نصف قطرها سيقل قليلًا عن ثلاثة كيلومترات.

## كيف يحدث الثقب الأسود؟

بكاد يتفق العلماء الآن على أن الفجار السوير ثوفا هو الأساس في حدوث الثقب الأسود والنجم النيوتروني والقزم الأبيض . وإنما نعتمد نتيجة الانفجار على الحجم الذي يكون النجم عليه عندما ينفجر . فالشمس إذا حدث فيها انفجار سويرنوفا ، فإنها ستنمخض عن قرم أبيض .

والواقع أن العالم الهندي إشابلدرًا مسيخارًا قبد حسب فصب

انفجار السويرنوفا، فوجد أن النجوم التي تبلغ ١,٤ من حجم الشمس أو أقل من ذلك، إذا انفجرت فإنها تعطي قـزمأ أبيض. أما إذا زادت عن ١,٤ من حجم الشمس حتى ما بين ضعفين أو ثلاثة أضعاف، فإنها تتحول إلى نجم نيوتروني. ولكن ما زاد عن ذلك فإنه يتحول إلى ثقب أسود.

إذن ، إذا صح هذا الحساب ، فإن الثقب الأسود مثل غيره من هذه الأجرام العجيبة ، نتيجة انفجار سويرنوفا . ولكن الجرم الذي بعطي ثقباً أسود بعد الانفجار هو نجم ضخم يزيد عن ثلاثة أمثال حجم الشمس .

## صفات الثقب الأسود

ما دام الثقب الأسود مادة مضغوطة إلى أفصى ما يستطيع العقل الإنساني أن يتصور ، إلى درجة أن تكون نويات الذرات قد التحمت مع بعضها ، فيجب أن نفترض الحرارة داخله تصل إلى درجة الصفر المطلق أي ٢٧٣ درجة مثوية تحت الصفر . فإن الذرات قد وقفت عن الحركة . ونحن نعرف أن حركة الذرات هي سبب الحرارة .

وما دامت مادة مثل مادة الكرة الأرضية تتجمع في كرة يقبل قبطرها عن سنتمترين ، فإن جاذبيتها تظل على ما كانت عليه . أي أن جاذبية هذا الجسم الصغير تعادل جاذبية الكرة الأوضية الأصلية .

وجاذبية بهذه القوة في جسم ــسواء كان صغيراً أو كبيراً ـ فـانها لا تسمح لشيء بالإفلات منها ، حتى شعاع الضوء . وهذا لا يمكن أن نـرى من هذا الجسم شيئاً ، مها تحسنت وسائل الرصد ومها كبرت المراقب .

حتى الأشعة السينية ، التي كانت السبب في نشوء نظرية الثقوب السوداء ، فإنها لا تصدر من الثقب نفسه ، وإنما تصدر من مادة النجم المرافق له عندما تنصب في داخله فتحدث التيار الكهرومغناطيسي الشديد .

وبما أننا لا نرى هذه الأجرام، ولا أمل لنا في أن نراها، ققد أطلق عليها اسم الثقوب السوداء.

ولكنها بجاذبيتها الهائلة ، والأثر الذي تحدثه في النجوم الستي تسدور معها ، يجب أن نعاملها معاملة الأجسام الكبيرة في بحوثنا ، بــل أكثر مــن ذلك .

فإن الأجرام الكبيرة يمكن أن تتحول من شكل إلى آخر . ولكن الثقوب السوداء لا تتحول إلى أي شكل . فهذا هو الشكل النهائي الذي تصل إليه أي مادة . وبناء عل ذلك ، فإن الثقوب السوداء الآن تلتهم النجوم المجاورة لها . فالنجم الكبير المرافق يصب مادته فيها باستمرار ، وستظل هذه العملية سائرة حتى يكون النجم الضخم قد انصب في باطن الثقب الأسود ، وأصبح جزء منه . وإذا ما انتهى منه ، فإنه يسير في طريقه التي يسير فيها ، والويل لاي نجم آخر يقابله في هذه الطريق . إنه سيلق المصير نفسه .

وحجوم الثقوب السوداء تختلف طبعاً بحسب الأجرام التي تكون قمد المجتها . أما في الأصل فمن المفروض أن نجماً كالشمس إذا تحول إلى ثقب

أسود فإنه يصبح ذا قطر أقل من ستة كيلومترات تقريباً . ويعتمد حجمــه بعد ذلك على مقدار ما التهم.

## انتشار الثقوب السوداء في الكون

من المرجع الآن أن بكون هناك نقب أسود في سديم (القناع) في مجموعة الدجاجة.

ومن المرجح أيضاً أن يكون هناك ثقب أسود آخر في مجموعة العقرب (أو برج العقرب).

وقد اكتشف ثلاثة من العناقيد الكروية ، يعتقد أن في وسطها ثقـوباً سوداء . والعناقيد الكروية توجد على أطراف المجرة . وكل عنقـود كروي منها يتكون من بضعة عشرات الآلاف من النجوم على شكل كرة . وفي العناقيد الثلاثة الأنفة الذكر، تبدو النجـوم فيهـا متقلقلـة في حــركتها، وكأنها تدور حول ثقب أسود في المركز .

أما أشباه النجوم التي تصدر أشعة سينية ، فيقدر بعض العلماء أن فيها ثقوباً سوداء، قد تبلغ كتلة بعضها من مليوني ضعف إلى شلائماثة مليون ضعف كتلة الشمس. وبما أننا لا نعرف حتى الآن ما هـي أشـباه النجوم، فيصبح هذا كله تقديرياً.

وهناك مجرات كاملة يعنقد أنها تضم في وسطها ثقبـاً أسـود ضـخـاً ، مثار مجرة (مسيبه ۸۷) و ( ٤٣٨٨ NGC ) . ويقدر العالم (مارتن رين) أن الثقب الأسود الموجود في وسط مسيبه ٨٧ تبلغ كتلت خمسة آلاف مليون مرة من كتلة الشمس.

وهناك من العلماء من يمرى أن الثقوب السوداء منشرة بغرارة في الكون . ويقول العالم (كيب ثورن) بأن من المحتمل أن يكون في مجرتنا وحدها مليون ثقب أسود .

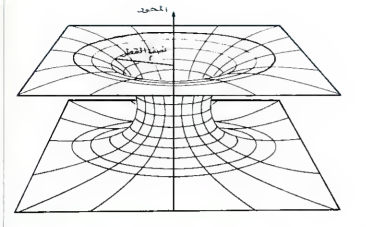
## شكل الثقب الأسود كها يتصوره العلهاء

ما دام العلماء قد وضعوا صفات عديدة للثقب الأسود، فـإننا ننتـظر منهم أن يضعوا لنا الصورة التي يتصورونها عن شكله.

رأى بعضهم أن الثقب الأسود يدور حول نفسه مثل بقية الأجرام السهاوية المعروفة. ورأى آخرون أنه ثابت، وقد يكون النوعان موجودين.

وما دامت المواد المجاورة له تنصب فيه ، فيجب أن يكون هنـاك حـد فاصل نعرف به الثقب الأسود . هذا الحد الفاصل سموه (أفق الحدث) Event Horizon . إن كل مادة وصلت إلى أفق الحدث ودخلت فيه أصبحت جزء من الثقب ، أما قبل أن تصل إليه ، فهي في بجال جاذبية هائل، وتستطيع أن تولد تياراً كهرومغناطيسياً هائلًا، هـو الـذي يرسل الأشعة السينية .

والجاذبية عند أفق الحدث، وفي داخــل الثقــب هــى في حــدها الأقصى . ولكنها بالطبع تكون أقل مـن ذلك كلما ابتعـدنا خــارج الثقــب



\* شكل هندسي لما بنخيلــه بعض العلياء عــن الثغـــب



★ سديم الفناع في مجمسوعة الدجاجة وهو صديم على سكل دائرة نفريباً، حدث من الفجار سوبرنوفا قبل حوالي خمسين ألف سنة . السديم لا يزال بينعـد عـن المركز مـن الــر الانفجـــار بسرعـــة ٣٠٠٠٠٠ مبـــل في

بعيداً عن أفق الحدث . ولهذا رسموا لهذه المنطقة شكلًا مخروطياً يشبه القمع ،

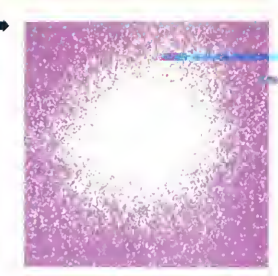
وداخل أفق الحدث ، حيث انهارت المادة انهياراً كاملاً ، تسمى \_كها قلنا \_ (حالة التفرد) . ويسرسم بعض العلماء لهــذه المنـطقة شــكلاً مستطيلًا ، ويتركها آخرون لينشغلوا في شكل الناحية الأخرى مـن النقــــ الأسود المقابلة لأفق الحدث .

هذا هو في الواقع ما نريد أن تحدث القارئ سه عن الثفوب السوداء، لكي نعطيه فكرة علمية عنها. ولكن هنـاك جـولات فـكرية، ضمن مفاهيم النظرية النسبية ، حيول هذا الموضوع ، أعتبرها معلومات إضافية ، إذا قرأها فيما يلي ، أو إذا قرأها في موضع آخر ، ارجو أن لا تختلط مع المفاهيم الأساسية .

## جولة فكرية في الثقوب السوداء

إن وصول المادة إلى حالة التفرد، الموجودة في الثقوب السوداء، أمـر

علمة القيصل العدد (٤٣) ص ١٢٨





★ النجم القسخم أكس ١ لــــدجاجة، في مجمــــوعة الدجاجة \*

🖈 عنقسود كروي في مجمسوعة

فنطورس. العشاقيد الحروية

تنكون من نجوم كشبرة ببلسغ عـددها حــوالي عشرة آلاف في

كل عنقود . تكون متجمعة على

شكل كرة، ولهذا حملت هـذا الاسم . وهي تبوجد عبادة على

أطراف المجرات عيطة بها 🖈

غيف حقاً . إن الذرات التي انعدمت الحركة فيها اطلاقاً ، والتي وصلت إلى درجة الصفر المطلق، قد أصبحت في الواقع في حالة العدم. أي أنها تلاشت من الوجود.

والكون يتألف من السرمان والمكان، والنرمان والمكان متصلان ببعضها البعض في مفاهيم النظرية النسبية ، في شيء يسمى المتصل الرَّماني المكاني . وقد مر بنا عندما تحدثنا عن الحون المتمدد أن الفضاء يتحدب حول الكتل الموجودة فيه ، ويكون تحديه أكثر كلما كانست الكتلة أكبر. والتحدب في الحقيقة لا يشمل الفضاء \_الذي هو المكان\_ وحده ، وإنما بشمار الزمان أيضاً . أليسا هما متصلين معا مجسب النظرية النسبية .

وفي حالة الثقب الأسود، سيكون التحدب شديداً جداً، إلى درجة ان الفضاء ينطبق على نفسه ، فلا يعود هناك فضاء ، ولا يعود هناك زمان تعاً لذلك.

فهل يستطيع المرء أن يتصور موضعاً دون مكان أو زمان ؟ وكبف لنما

أن نفهم ذلك؟ فالثقب الأسود إذن هو نقطة العدم، لا للهادة وحدها، بل للزمان والمكان أيضاً. إنه نقطة العدم الذي لا عودة منه.

أليس هذا أمرأ يجعل الإنسان يفقد الصواب؟ وهذا ما هـو حـادث أمام العلماء. إن كل المفاهيم التي يعرفونها عن صفات المادة والزمان والمكان قد تحطمت في الثقب الأسود.

ويمرز بعد هذا سؤال آخر:

إذا كان الثقب الأسود هو نقطة العدم التي تـذهب إليهـا مادة هذا الكون دون رجعة ، فهل للعقل الإنساني أن يتصور موضعاً اسمه العدم؟ وهبل ستنصب مادة الكون بالتدريج في هذا العدم؟ ألا يحتمل أن يكون في الناحية الأخرى من الثقب الأسود ثقب أخر، تخرج منه المادة إلى الوجود ثانية ؟ إذا كان شيء من هذا القبيل فيجب أن نسميه الثقب الأبيض . وإذا كانت المادة تخرج إلى الناحبة الأخرى ، فإلى أيـن ؟ هـل هناك كون آخر تخرج إليه هذه المادة؟ وهل هذا الثقب، الذي هو أبيض من ناحية وأسود من الناحية الأخرى ، هل هو صلة الوصل بـين الـكون الذي نعيش فيه وبين كون آخر لا نعل عنه شبئاً؟ لقد مرت فـترة كان بعض العلماء يقولون فيها بأن أشباه النجوم، ذات البعد السحيق عنا، إنحا هي ثقوب بيضاء .

مها يكن من أمر، فعقول العلياء الآن قد أصبحت في ضيق شديد أمام هذا الغموض الذي أخذ يمتد إلى نطاق العلم على أسس علمية \_ ويزعزع المفاهيم العلمية من جذورها . وقد أخذ العلم - بجيروته الذي وصل إليه... عد يده إلى الدين وإلى الإيمان بالله طالباً العون والمساعدة.

## مصادر البحث

١ \_ عِلمة (تايم) الأمبريكية، عدد ٤ سبتمبر (أبلول) ١٩٧٨م.

. Sky and Telescope (السهاء والمرقب Y

| اسم المقال                                                                                                                                                                                                                                                                                           | كاتب المقال                                                                                                                                                       | العدد                                                                                             |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 1 The first x-ray astronomy satellite 2 X-ray sources and their optical Counter parts I and II  3 Black holes and their astrophysical Implications I and II  4 The story of AM Hercules 5 M87s Massive heart 6 Ultimate fate of the universe 7 What are x-ray Bursters  8 The x-ray eyes of Einstein | Raymond Watts Christine Jones and William Forman and William Liller David Block William Liller Editor Jamal Islam Walter Lewin and Jan Van Paradus Dennis Overbye | January 71 November 74 and December 74 July 75 August 75 May 77 July 78 January 79 May 79 June 79 |

تاخرت عنكم . . خلو الوفاض فقرطاس شعري نقئ البياض إذا العيين شيعت فيلا تهجروني ولا تحصروني إذا النهـــر فــــاض هو الشمعر مساً كل خسن يغسني على كل أيك حوته السرياض وكم بلسل إن بسطنا الأيادي حبسناه في زخرف وانقباض وكم ناظر (زغللت) المرايا فإن صارحته اعتراه امتعاض هــو الشــعر مــا كل وزن جــرى في موازينه . . كل عدل بقاض سطور إذا صُوبت للقوافي أصابت على الدرب كل افستراض وأمسر مسن العبقسري المغسني الأوتاره . . هـل عليه اعـتراض ؟ هو الفين أميرُ يليبي، ونهسيُّ ومسا دونسه بسالرضى والستراض علوً . . شهوق . . تلاه انخفاض وما كل صوت بشير اقتراب ولا كل صمت نلير انقضاض ولا كل مساض مسع السريح مساض وجمس إذا أدركت المساني تحرِّقتُ في رغبةٍ وانقساض فأحرقت كفأ أضاءت سطوري وأشعلت كفأ إذا النجم غاض هـــو الفـــن في كل فـــن جنـــون ومسرى جناح أب أن يهاض حياض مـن النـور مـن لم يـردها ليصفو بها . . فحمت الحياض وصبر إذا قهقهاوا أطلقاوا منا ــه في لحظة مارداً ذا انتفـــاض وكم لفظة كهربت حين قيلت وقد شکلت من حموف غضاض قريضي إذا حبّسته الليالي فـــــلا تحســــبوا أنــــه في انقــــراض

تداعت معانيك يا بن القرافي

أأنرغتها؟ . . أم ملأت السوفاض؟





## الهوية الأكاديمة

إنَّ تحديد هويَّـة «الفنون الشعبية» العربية ، هو أمر يفرض تفسه أثناء هـذه المراحل المتقلَّمة مـن تطور ثقافتنا العربية ، التي يتزايـد فيهـا الاهتهام بالفنون الشعبية ، وكل مـا يصدر عن الشعب من فنــون قــولية ويدوية .

كما أن هناك أنشطة ثقافية تتعامل بالفئون الشعبية بصورة أو بأخرى ، وتسبّب عملية خلط مخيفة بين الشقافة الرسمية » و « الثقافة الشعبية » ، فهناك فرق الفنون الشعبية التي تستعمل مادة شعبية وتكنيكا معاصراً في نفس الوقت ، وهناك عمليات إعادة صياغة الأغاني والصناعات الشعبية واليدوية ، وحتى هناك عملية إعادة صياغة مستمرة للزي الشعبي اليومي .

ويتوالى ظهور أشكال أدبية وفئية وتشكيلية ذات صلة بصورة أو بالخرى بالماثورات الشعبية ، فهناك دواويس الشعبي والعاشي ، وهناك المجهود الكبير الذي يقوم به باحثو القنون الشعبية في مسراكز الفنون الشعبية المتخصصة في الوطن العسريي . ويقوم هؤلاء ، بصورة مستمرة ، بتدوين كل أشكال الأدب الشعبي ، من شعر وحكاية ومثل وقول ماثور . إن عملية طباعة ما كان مجرد ماثور شعبي شفاهي ، تضف على ذلك الماثور شكلاً من أشكال المظهر السرسمي ، وتسبب شيئاً مس الغموض والتشابك وتجعل من الضرورة بمكان تحديد الهوية الأكاديمية للفنون الشعبية .

وتدفع الآن المصانع والمشاغل بأدوات جـدبدة تنسـخ صـوراً مــن أدوات الحياة اليومية الشعبية في مجالات الزخرفة وتطريز الثيـاب والصـناعات اليـدوية من الخشب والورق والمعدن والطين وما شابه ذلك.

إنَّ الوعي بهوية عدَّدة لفنون الشعبية لا يشكل الحد الأدنى المطلوب من الوعي بقضابا المعرفة المعاصرة ، وهناك خلط غسريب وصورة مجسراة لسدى الكثيرين حول مفهوم الفنون الشعبية ، فما زال هناك من يعتقد أن الفنون الشعبية ، في عرد : «الأغاني الشعبية » أو هي مجرد ، وقصات فسرق الشعبية ».

وما زال الكثيرون يعتقدون أن القولكلور هو ذلك الشيء الغوغائي السيء العميد السيء على الشيء الغوغائي السيء الكثيرون أنَّ المأثورات الشعبية موجودة في أكثر الطبقات تقلَّماً وغنى ، بال هي موجودة في أكثر المؤسسات العلمية والنكنولوجية المعاصرة تعقيداً : في المصائع والجامعات والمعاهد العليا ، ذلك لأن عبًال المصائع يهمهمون بأغنيات شعبية تبعد عنهم عناء العمل .

وحتى في أذهان الأجهزة الرسميّة التي تعتبر أجهزة أكاديمية تتعامل بالفنون الشعبية نجد أن هويّة هذه الفنون لم تتبلور بعد ، ولديتا الكثير من الأمثله على هذا التُشويش الحاصل ، فني الكثير من الأماكن تُعرض عيّنات الـتراث الشعبي في متحف واحد مع الخلفات الأثريمة والتاريخبة ، وهناك من ينظر للأمر من زاويمة التعميم ، فيقول إن آثار الفئات السّرسية والفئات الشعبية هي : « آثار فحسب ! » ولماذا لا تعرض مع بعضها البعض في منحف واحد ؟ . .

ونجد هذا التشويش في رأي متخصصين يسدرسون المأثورات الشعبية ويعتقدون أن مأثورات العصر العبّاسي هي مأثورات فـولكلوريـة ، متجـاهلين







★ ألحان شعبية نعزف بواسطة آلات معاصرة \_وحتى غربية\_ إن هـذا لا يقفـد اللحـن الشعبي الأصيل هويته . في الصورة أغاني الديكة تنؤدي بمصاحبة و ألسة الفسرب و ★

الاتفاق بين العلياء على اعتبار تلك المأثورات جزء من التاريخ العام. نحن نسال هؤلاء : لماذا يضعون السيف العبَّاسي في متحف الآثار ويعتبرون القصيدة الشعبية التي تنتمي لنفس العصر جزءً من الفنون الشعبية ؟ ألبس ذلك السيف وتلك القصيدة نتيجة مرحلة زمنية واحدة من الثقافة؟ ولا بحصل هـذا الخلـط بين مأثورات عصور أقدم فحسب بل بين آثار تـاريخية معـاصرة وفنـون شعبية

لقد صنّف أحد الفولكلوريين العرب النزي الرّسمي العسكري في عهد إبراهيم ياشا على اعتبار أنه ماثورات شعبية . نحن نعتقد أن أسباب هذا الخلط والتشويش تعود إلى أمرين:

الأول : أنَّ علم الفولكلور نفسه هو من العلوم الإنسانيـة الحديثـة الـني ما زالت بحاجة إلى إرساء مناهج البحث فيها ، كما أنَّ عملية الفصل التام بينه وبمين كل من التــاربـخ ، الأثنولوجيا وعلم الاجتماع لم تتم بعــد .

الثاني : التداخل المستمر بين الثقافة الرسمية والثقافة الشعبية ، فهناك اختراقات متبادلة : نحن نرى أن الثقافة الرسمية نهل من الثقافة الشعبية ، فهذه الأغماني المبنية على أصل شعبى ، والأعمال المسرحية والمسلسلات الإذاعية والتلفزبونية الـتي تتكيُّ على موثيقات من الحباة الشعبية تمـلا حيـاتنا الثقافية ، وفي عالم الأداة اليومية نجد المصنوعات الخشبية والمعدنية تصنع نسخاً حديثة من أدوات كانت ذات يـوم أدوات شعبية بكل ما في الكلمة

وتهبط أشياء وأدوأت من المستوى الرسمي لتتلقفها العامة ولتصبح جزء مسن الموروث الشعبي . ويتسع مدى هذا التداخل يوماً بعبد يــوم مــع القفـــزات التكنولوجبة السريعية الـتي تقفزهـا الحضارة ، وهـذا يـؤدي إلى تخلُّي الطبقـات الراقية عن كثير مـن مظـاهر حيـاتها ، ولا تلبـث هـذه المظـاهر أن تتخـذ لهـا مكاناً في استعمال الفقــراء والعــامة مــن النــاس ، ونحــن نضرب على ذلك مثالاً : وهو «مكواة الفحم» التي كانت أداة بورجوازية قبل عصر

الكهرباء وسرعان ما هبطت إلى مستوى الأداة الشعبية .

إنُّ هذه الدراسة تطمح إلى تحديد الهوية الأكاديمية للفنون الشعبية من خلال بحث مواصفات الفنون الشعبية ، ونحن نهادف من وراء ذلك تسجيل الملاحظات العلمية الني هدانا إليها البحث في ميدان الفنون الشعبية ، والإسهام في ترسيخ شخصية هذا الفرع من فروع المعرفة الحديثة: الفنون الشعبية . ولا بأس من أن ندرس كلًّا من هذه المواصفات على حدة بما بوضح هُوية علم الفنون الشعبية .

## التراثية والتوافق مع الوجداث الخمعي

تعلُّم الفنان الشعبي بالمراس والتقليد أن يقول ما يوافق مـزاج مسـتمعيه ، لا ما يريده هو كفرد ، فهو صوت جمهوره والمتحدث بأفكار ذلك الجمهور ، في حين أن الفنان المثقف ينطلق من قدرته على الإبـداع والابتـكار ويـكتنى بــأن برضي حب الابتكار عنده . ومن أجل أن يوصف الفن بـالشعبية ، لا بـد أن ينطلق من القبم الاجتاعية للجماعة الـتي يخـاطبها الفنــان الشعبــي ، ويجـب أن تكون هذه القيم نابعة من الدين والتاريخ والقيم القبليـة. إن الشـاعر الـرسمي يمكن أن يقول: آمنت بالله واستثنيت جنته: دمشق روح وجئًات وريحان. .

لكن لو استثنى الفنان الشعبـي الذي يخاطب جمهوره وبـواجهه الجنُّـة مـن مدی إبمان ـ كما فعل شوقي ـ لألني به الجمهور خارج المكان الذي يتلـو فيـه أشعاره، وهذا هو الفرق الرئيسي بين الشاعر الـرسمي والشاعر الشعبي، فالأول يستطيع أن لا يكون منسجماً مع مزاج الجماعة ، وهمو يكتب شعره أو يصنع الأداة الفنية في خلوته ويعرض فئه على المعجبين به أو ينشره مطبوعاً أو يعرضه في معرض ، ولا يهمه سواء رضي الاخرون أم غضبوا ،" فهو ينطلق من ذاتيته القنية لا من وجدان جمعى لجاءة ننية.

إن الفنان الشعبي يعتبر نفسه المعلم الذي يعمل على تركيز القيم الدينية من خلال الأشعار والأعيال الفنية ، وكذلك فهو يعمل على تكريم البسطولة العربية وإبرازها من خلال رسم شخصيات الأبطال المغاوير عبر ترداد السير الشعبية الني تتحدث عن عنترة ، الظاهر بيبرس ، الإمام على وغيرهم . ومن أجل أن برسخ القيم الشعبية نراه يركز على الحفاظ على الوقار والحشمة قي رسم البطلات الشعبيات .

وفي مجال الحديث عن المرأة تراه يتحدث عسن البطلة مقرناً بطولتها بوقارها ، فالجازية بطلة إيجابية وجميلة وتحافظ على شرفها ، وسعدى الزيناتي بطلة جميلة ، لكنها لا تحوز صفات البطولة التي حازتها الجازية لأنها خانت أباها ورجاله من أجل عاطفتها . ولذلك نرى الفنان الشعبي يبالغ في رسم الملامح الإيجابية للجازية ويتفه من موقف «سعدى الزيناتي ، وبالتالي فإن جمالها يصبح مؤشراً على السلبيّة ،

وغني عن القول بأن الفنان الشعبي في المجال الوطني لا يتحدث إلا عن الأبطال الوطنين والشهداء الأبرار الذين خدموا جماهير أمتهم وكانوا قدوة في النضال والتضحية الوطنية . وفي المقابل يلتي الفنان الشعبي ستارأ من التعتيم على الخونة والمتآمرين على قضايا أمتهم . وليس من قبيل الصدفة أن نلاحظ بأن العديد من الفنانين الشعبيين الفلسطينيين كانوا في الوقت نفسه شؤارأ على العدوان ونذكر من هؤلاء : نوح إبراهيم ، فرحان سلام ، حئا أبو ذياب ، موسى حافظ، موسى الرّحال وغيرهم .

★ الرمور واتخطوط والزخارف الشعيبة ولفظ الجــــلالة على يــــاب
 سبرة . وهكذا فإن الوجدان الشعبى ينعايش مـع الشكتولوجيا ★



اللؤلف

كانت النظرة التقليدية وللفنون الشعبية ، توحي بأن هذه الفنون هي من صنع مؤلف مجهول ، وأن دور ذلك المؤلف المجهول هامشي ، والدور الأساسي هو للشعب الذي ظل يضيف الكثير إلى النص الأصلي ، أو الشكل الأصلي للمأثور الشعبي ، حتى استحال هذا المأثور إلى ما بمكن أن نسميه بأنه نتاج و وجدان الجهاعة ولكن هذه النظرة لم تصمد أمام حقائق الأمور والمنطق الذي يحكم الأشياء ، فالشعب غير قادر على التأليف ، كما أنه غير قادر على الاضافة بصفته الجمعية .

ولا بد أن يكون مؤلف النص الشعبي أو مبتكر المأثور اليدوي هـو فنان معروف بعينه ، كما أن الفنائ الشعبي هذا هو أيضاً عـارف لـدوره وفخـور بنفسه . وعلى مدى الزمن وفي كل مكان من العالم ظلّت أسماء هؤلاء الفنائين الشعبيين تتردّد ، وضلّت الجماهير الشعبية تحفظ اسماءهم كما تحفظ مـؤلفاتهم ومبتكراتهم .

أما إذا كان الفتان الشعبي عبر القرون قد أصبح مجهولا ، وظلّت مؤلّفاته التي يرددها الناس ويضيفون إليها ، فإن ذلك لا ينني وجود مولّف بعينه . وفوق ذلك فإن معرفتنا للمؤلّف لا تنني شعبية نصّه أو صناعة يده . وفي عمليّة تداول النصوص والمبتكرات الشعبية كانت تم تلك العملية بواسطة مؤلف آخر ينقل عن المؤلف الاصلي . وفي كل مرة يدّعي الفنان الجديد أنه صاحب النص الاصلي وينكر أنه ناقل النص عن فنّان سبقه .

وإذا طبقنا ذلك على مأثورات من الشولكلور الشلسطيني بحكننا أن نعطى بعض الأمثلة:

روى كل من الفنانيُّن الشُّعْبِيُّف «محمود زقوت» و «فرج زايد ، نصأ شعبياً يستغل في افتتاحية سهرات تلاوة السئير الشعبية ، وقد أفاد كل من الفَنَّانَ بَأَنَّهُ مَبْتَكُمُ النص ، وتبيَّن فيها بعد أن النص منقول عـن فنـان شعبـي كان بؤدي أشعاره في غرَّة واسمه : « طُلبة » وكان هذا الفنان مصرياً . ونحـن لا تعرف بالضبط إذا كان « طُلبة ، هو مبتكر النص أم كان قد نقله عن شاعر شعبي سبفه . وفي حالة أخرى نمُّ تسجيل نصُّ شعبي يتحدث عن بطل شعبى فلسطيني من فم شاعر شعيى اسمه: (عبد عبودة) . وبعد ذلك سجُّلت نسخة أخرى من هذا النص عن شاعر شعبي جوَّال اسمه: «محارب ذيب ١. وفي كلتا الحالتين كان الشاعر الشعبي يدُّعي أنه مبتكر النص. ثم كانت الصدفة التي حسمت الأمر عتدما وضعتُ يدى على النصوص الأصلية التي كتبها أحد الرُّواة بخط يده لشاعر شعبي أمِّي، لا يفرأ ولا يكتب، هـو: دحنا أبو ذياب، وهكذا تبيَّن بشكل قاطع أنَّ دعبد عودة ، و « ومحارب ذيب، قد نقلا النص عن شاعر معروف، لكن احداً منها لم ينفسل النص خُرْفِياً بل عدَّل في الشكل والعبارات والكليات. والأهم من ذلك أن أحمد الرُّواة قد غيِّر اسم البطل الشعبي موضوع النص , لقـد حمل النص الأصلي . اسم : « الحاج أمين الحسيني » . والغريب في الأمـر أن التغيــر كان هــامشيأ وظلَّت القصيدة الشعبية تحمل نفس مواصفات القصيدة الأم .

إن مؤلف النص الشعبي من الممكن أن يكون أمياً ، ومن الممكن أن يكون متعلّم للقراءة والكتابة ، وقد تعرّفت على العديد من الفنانين الشعبيين الفلسطينيين ، وهم يكتبون أفكارهم على الدورق قبل أن يتلوها أمام

الجمهور . كما أن بعضاً من القصائد كانت منقولة عن شعراء سبابقين ، لكن الجمهور لا يمكن أن يتقبّل فكرة أن الفن الذي يسمعه هـو شيء حـارج داشرة الارتجال .

لقد صادفت شاعراً شعبياً اعتباد أن يتؤدي فله لجمهور من مستمعيه في «مقهى منى» في القدس وكان هذا الشاعر ينزاوج بين المرتجل وما تتم قراءته عن الورق. كان ذلك هو الشيخ خميس الحكواتي البذي يتلبو القصائد الدينية عن ظهر قلب ويقرأ السير الشعبية عن الورق. لكن الرجيل كان يسيطر على جمهوره من خلال الحركات البديعة التي يتوضح فيها ما يقرأه.

إن الحكواتي في العادة يقوم بجركات خاصة بعينيه وراسه وحتى بكل جسده ليعطي تلك النكهة الخاصة للمرويًات، وإذا ما تحدُث الحكواتي على لسان امراة جاء صوته ناعيًا جمبلًا، وبعكس ذلك يبأتي صوته خشاء مدويًا عندما يتلو شعراً على لسان فارس صنديد. وهذه المسألة فيها سر الإبداع الفني لدى الفنان الشعبي، وفيها تكن بذور العمال المسرحي لدى السراوية الشعبي، ومن خلال هذه المسألة يم التمييز بين الشاعر الشعبي ومجرد الراوية، ومن خلال هذا الفهم نرى شاعراً ذائع الصيت بنصب نفسه رئيساً للشعراء ثقة منه بنفسه وافتخاراً بفنه الذي يتلقفه الجمهور والرواة . . . إنه يوسف أبو ليل من كفر قرع للكلث فلسطين المتلة ، والذي يقول (غاطباً صغار الشعراء الشعبيين والرواة) :

بشوفكم تستخبُوا سسيوف البواترُ كيانُ نهيشكم عثترية وكُل واحد عير بالفن شاعر وقُف أو صار يِثهدد عَلَي أنا بُوليل بَغْلِب كُل شاعر وع كُل شاعر احدد الأوليد واللي ببنكم ناطر بيرادرُ وبين قطرورُ ناطرُ قطررية

## التُّدوين

إن تدوين المأثورات الشعبية مسألة توثيقية مستفلة لا علاقة لها بالمأثورات نفسها . وقد يزعم البعض أن تدوين الشعر الشعبي والحكايات الشعبية هـو قن القون العشرين .

إن هناك مؤلفات من القرن التاسع عشر واللذي سبقه تحمل مسرويات شعبية . وكتب التراث الإسلامي مليثة بالأوراد والمطارحات والأغافي الدينية التي ما يزال يتوارثها الوسط الشعبي حتى الأن . وربما كان من المفيد أن نذكر بعض الأمثلة لأشعار شعبية وردت معها اسماء مؤلفيها وهي صدونة في كتب مطبوعة . وفي نفس الوقت ظل الشعب يتوارث نلك الأشعار دون أن يعرف ، أو دون أن يعبر اهتماماً لمسألة التدوين . ومن هذه الأشعار ما ارتبط باسماء شعراء شعبيين مشاهير وصلت شهرتهم كل مكان من أرض العرب مثل : ثمر ابن عدوان ، العثيسي فاضل ، حليوة البرغوئي ، ومع ذلك ظلت الجاهير تتداول وتتوارث أشعار هؤلاء دون أن يكون للشدوين أدن السر على شعبية تلك النصوص .

إن تدوين النصوص الشعبية لا يعطيها صفة النص السرسمي، وتسظل



أدوات شعبية تصنعها الألة ، وتلون بأحدث وسائل التشوين
 دون أن نقضه هسة ، الأدوات هسويتها الشسعبية الله

المأثورات الشعبية تستمد صفة «الشعبية» من مقوماتها الأساسية دون أن تتأثر بالتدوين والطباعة .

## التّداول

لا يتداول الناس في الوسط الشعبي سوى ذلك النوع من القوالب الفنية \_ القولية أو البدوية \_ التي تتناسب مع مزاج الجماعة ، إن هناك الكثير من الاعال الفنية التي دخلت إلى الحياة الشعبية عن طريق أفراد ولكنها لم تاخذ صفة الشعبية لان المجتمع الشعبي لم يتداولها ، وبكلات أبسط لأنها لم تنوافق مزاجه فتخلى عنها . ومن الإسفاف أن ندّعي بأن كل أفراد الشعب ، أو على الاقبل كل فثات العائمة من الناس تتداول المأثور الشعبي ، فالفنون الشعبية هي فنون تخليّة الطابع وتحمل خصائص المجتمع الحلي .

وحتى في الشعب الواحد والقطر الواحد نجد اكثر من طابع عملي واحد، ذلك لأن عملية التداول تقتصر على قطاع عملي في حين يكون قطاع آخر من العامة قد تبنى مأثورات شعبية ذات طابع مختلف نسبياً. ويدخل في نطاق تداول الجماعة الشعبية موروثات لا تحفظها هذه الجماعة ولا تستطيع أداءها، بل إن هذه الجماعة تحب سماعها وترداد ما تقدر على حفظه منها فحسب. ومع ذلك نظل نسمي هذه المأثورات شعبية، رغم أن الشعب يتداولها بصورة مختلفة ومحدودة.

ومن الأمثلة على هذه الموروثات:



 ★ التواصل التاريخي الدي بد من حلال تعريف الأجبال الجديدة سالمرروث الشعبي . طالبتان صفيرنان ترتدبان الأزياء الشعبية وتفقال إلى جوار معروضات شبعبية في مصرص صدرسي ★

- (1) السير الشعبية،
- (٢) بعض الأشعار والأغاني الدينية التي بكتني الشعب بالاستاع والاستمتاع بها .
  - (٣) القصائد العاطفية والموشحات ذات البناء الفني المتقدم.

ويجب هنا في مجال التداول ، أن نـوضح الفـرق بـين الأدب العـامُـي (المصوغ باللغة العامية) والأدب الشعبـي (وهـو مصـوغ بلغـة عـامية لــكنه شعبـي).

إن الأدب العامي هو نتاج قريحة فرد لكن هذا النتاج لم يجد هوى في مزاج الجماعة فلم تتداوله ولم تتوارثه ولذلك لم يصبح نتاجاً شعبياً. وهسا يحكم التداول على مصير النتاج المصوغ باللهجة العامية ، ولا يكني أن يكون النتاج مصوغاً باللهجة العامية لكي يصبح نتاجاً شعبياً .

هذا فضلاً عن أن التداول هو مسألة مرتبطة بحدود زمنية وجغرافية . وما كان متداولا في أوائل هذا القرن لم يعد منداولا الآن . لقد اختنى السطريوش أو كاد ، كما أن المؤال المبغدادي الذي كان سيْد الغناء في القرن الماضي قد أصبح الآن مجرد مأثور قليل التداول ونادر الوجود .

## التُقادم

هل المادة الفولكلورية هي المادة القديمة ؟ وإلى أي حد يسمح القدم التاريخي يصبغ المادة بصبغة «فنون شعبية»؟ وهل يصبح المأثور مادة تاريخية لجرد قدمه بغض النظر عن محتواه الشعبي ؟ وما الحد الفاصل بين التاريخ والفولكلور؟

ومن أجل الإجابة على هذه التساؤلات بهدف تحديد موقف يسوضح مواصفات الفنون الشعبية نقول: إنَّ الفولكلور بحد ذاته مادة تساريخية دون أن يفقده ذلك استقلاله وكيانه المتميز كفرع من فروع المعرفة، ذلك لأن كل تلك الأفكار والمعتقدات والمهارسات الشعبية هي بحد ذاتها إسهام في التاريخ الثقافي للشعب، لكن المسألة تكمن في كيفية الفصل بين ما هو شعبي وما هو رسمي، وبكلهات أخرى ما ينتمي لفكر الطبقات المتخلفة وما هو نتيجة ناثير الجهات الرسمية القابضة على زمام حركة التغيير في المجتمعات الإنسانية، وهذا يفرض علينا التمييز بين المادة الشعبية والتاريخ الرسمي على ضوء مفهوم كل من يفرض علينا التمييز بين المادة الشعبية والتاريخ الرسمي على ضوء مفهوم كل من المثنوات الشعبية وتعبيرها عن همومها واهتهاماتها، وقابلية الفشات الشعبية تعبيرها عن همومها واهتهاماتها، وقابلية الفشات الشعبية لتدني تلك المأثورات واستساغتها وتداولها واضفاء صفة التملك الشعبي عليها.

إن هوية الفنون الشعبية لا تتحدُّد بالزمن بل بالمحتوى الـذي يضمه ذلك الفن. ويمكننا أن نعطي أمثلة على مأثورات شعبية قولية تعود لســنة (١) للهجرة، ونقول إنها مأثورات شعبية وليست نصوصاً تــاريخية رسميــة. إن الفتيات اللواني استقبلن النبي محمد صلى الله عليه وسلم في المدينة المنورة بالغناء:

طلع البدر علينا من ثنيّات السوداع وجب الشكر علينا ما دعا

كنَّ يؤدبن أغنيات شعبية لأن تلك الأغاني انبئقت من فشات شعبية تعلن ولاءها للدين الجديد الذي جاء به محمد والذي بنصف المظلوم من الظالم ويبشر بالعدل والمساواة والحرية للفئات الفقيرة.

لقد حاول عدد من خبراء الفنون الشعببة القول بأن فنون ما قبل القدون السابع عشر \_ الفنون الشعبية \_ هي فنون تاريخية ، وفنون ما بعد هدذا التاريخ \_ الشعبية \_ هي ففط التي تستحق أن تحمل اسم الفنون الشعبية . إن هذا التقسيم الاعتباطي يتناقض مع المضمون الأساسي لفكرة الفنون الشعبية ومحتواها ، وبالتالي فهو تقسيم غير منطق وغير مقبول .

## وسيلة التوصيل

يجوز لنا القول إن أشعار « قيس بن الملوّح » الذي عاش في القرن الأول الهجري ، كانت في غالبيتها أشعاراً شعبية ، فعنلما كان بغني لحبيبته لبل :

يق ولون ليلى في العراق مريضة في العراق في العربيب المداويا

كانت تلك الأغنية تنتقل على لسان المسافرين والجواري في كل مكان في شبه الجزيرة العربية والعراق وبعلاد الشئام . وهمكذا كانت وسيلة التوصيل للمأثورات الشعبية هي النقل الشفاهي . وظلت هذه هي الوسيلة شبه الوحيدة في انتقال المأثور الشعبي ، فكان الشعراء وساردوا القصص الشعبي وأخبار البطولة والمذاحون والمغنون العازفون الجؤالون وانشعراء الدين بتلون الأشعار لجهاهير مختلفة بمناسبات الأفراح والأتراح ، كان هولاء يولفون أشعاراً وأقوالا سرعان ما يتناقل الناس بعضاً منها ويتوارثونها ، وسرعان ما

تصبح جزء من المأثورات الشعبية التي تصل إلى الجماهير الشعبية عن طريق التداول الشفاهي ، وظلّت بيادر القرية تشهد الانتقال الشفاهي وظلّ الصانع اليدوي يحمل الأفكار السابقة بالتقليد حتى استجدت وسائل التوصيل الحديثة مثل الرَّاديو، والتلقزيون، وأشرطة التسجيل، والمسرح...إلخ.

إن توصيل الماثورات الشعبية عبر اجهزة الإعلام الحديثة قد سبب الخلط لدى الكثيرين من الناس في ماهية الماثور الشعبي، ذلك لأن طريقة عرض هذه الماثورات بواسطة تلك الوسائيل لم تحافظ على الأشكال والنصسوص الأصلية للماثورات، فني عالم الأغنية الشعبية طرأ تغيير على كلمات الأغاني من حيث التهذيب والتعديل وبما يلائم نحاطبة جهور كبير من السامعين، أما الألحان فقد طرأ عليها تعديل وذلك لردم تلك الهوة الهائلة بين اللحن المحت والتعديل والمسابعين اللها المؤة الهائلة بين اللحن المؤة الماضرة.

وقد حصل تطوير للحكاية الشعبية قبل تقديمها للأطفال أو عمل مسلسل إذاعي أو تلفزيرني منها . إن التوصيل بالأساليب المطورة لا يفقد الماثور الشعبي جوهره ، ومن حيث اللهجة نسمع الحكاية الواحدة وقد نقلت في القرية بعيارات خاصة ونقلت في المدينة بعبارات أخرى ، وهكذا تقول راوية من مدينة نابلس إن وجه بطلة الحكاية «مثل وش صدر الكنافة اللي طائع من الفرن » وتقول راوية فلاحة من قرية قلقيلية إن وجه البطلة مثل «قرص الجبئة».

إن كلاً من الرَّاويتين قد استعملت تشبيهاً من بيثتها ، ويجب ألا نستغرب إذا سمعنا تفس الحكاية في المستقبل وقد جاء على السرَّاوية بـــان ، البـــطلة قــــد غسلت شعرها بالشامبو، .

إن وسيلة التوصيل والمفردات لا تحدّد هوية المأثور الشعبي ، ويظل جوهر ذلك المأثور مرتبطأ بمواصقات محدّدة نايعة من توافقه مع فكر الفئات الشعبية ومزاجها ، وفي المستقبل سيروج استعمال \_ شريط المسجل العادي \_ ومن خلال الذي سيستعمل بسهولة استعمال \_ شريط المسجل العادي \_ ومن خلال هذه الوسائل يمكن أن نسجل أغنية أو رقصة شعبية أو حفل عرس شعبي ، وفي كل هذه الحالات لن تكون وسيلة التوصيل عاملاً في غير صالح بقاء الماثور الشعبي .

## لغة الفنون الشعبية

تنبع مسألة التفاوت في التعبير اللغوي من حقيقة أنَّ هده المأشورات تقيض عن وجدان جاعات شعبية متنوَّعة في وضعها الثقافي وتمتد على مساحة هاثلة وتشمل الأطفال والأميين وتمتد حتى إلى أكثر الفشات تقلماً في المجتمع ، والتي ب مع ذلك ب تفرز مأثورات شعبية تتناسب مع وضعها المتميز في المجتمع . ونجد في أدفى هذا السلم تلك المأثورات الشعبية النابعة من المرأة والطفل والتي تستعمل أبسط اللهجات العامية . إن المرأة في الوسط النعبي تستعمل التشبيات اللغوية النابعة من بيئة اجتاعية ضيقة لا تستفيد من الانفتاح على العالم الرحب ، وكذلك فإن الطفل بحكم التصاقه بالأم والجدّة يظل أسيراً سهل حد ما للدائرة اللغوية الشائعة في البيت ، لقد فوجئت امرأة فقيرة في الوسط الشعبي بأن زوجة جديدة جاءت إلى بيتها لتصبح ضرّة ها فارتجلت تقول :



★ غطاء ؛ فونة ؛ مصنوع من البلاستيك ح كانت الأدوات
 الثيلة تصميع ممن الغش والحرير والقهش !! ★

هي ويا خدودك بشُل السكرْشية هي ويا شعوك مشل التُشتة هي وما البلشينا فيك غير بُلئية

وهكذا استعملت تلك المرأة أبسط المفردات والتشبيهات، وإذا قارنًا ذلك بالأشعار الشعبية التي فاضت عن وجدان مشاهير الشعراء الشعبيف الذين نهلوا من الموروث الذي كتب أصلاً بالفصحى أو بلغة قريبة منها.

لقد ردَّد والبدَّاعون ، أغان وأشعاراً شعبية ظلَّت متوارثة لفترة طويلة بفضل جودتها من حيث المضمون والشكل ، ولأنها مرويّة ومتوارثة في الأصل عن وبدَّاعين ، سبقوا إلى إتقان صنعة الشعر وتخيَّر الألفاظ الجزلة في موحلة زمنية عني بها كل من الشاعر الفصيح والشاعر العاثمي بالحسنّات اللفظية ، وأين من هذه الأشعار أغاني المرأة والطفل والفلاحين الدين كالنوا يسرددون كليات لا تكاد تعطي أي مضمون بل تشارك اللحن والحركة في إصدار صوت ما ، فني أوائل هذا القرن كان الفلاحون يغنون :

قُزماطة عويصة وقزماطة خامرة

وإذا تفحصنا هذه الكليات لا نجد سوى الحديث عن حبر من عجين مخمّر

مجلة القبصل العدد (١٣) ص ١٣٦



كوفية تم تحويل الماشها إلى فسنان معاصر . واحدة من أساليب استحال السنرات بصسور جسديدة الله

وآخر من عجين غير مخمّر ، فما قصمّة هذا الخيز؟ ولماذا يتحدثون عنه؟ وما علاقته بغيره ؟

إن المأثورات الشعبية لا تأتي بوعاء العامية وحدها، فهناك من أنسعار البداعين ما يقترب من الفصحي أو يأتي بها.

إن مسألة التفاوت واضحة تمام الوضوح بين لهجة فصحى وأخرى عامية بسيطة ساذجة ، وفي كلتا اللهجتين صبب الشعب الوانا مسن الماثورات الشعبية ، كها أن جزالة السكلهات أو التصاقها الشديد بلهجة العامة ، لبس هو الأمر الذي منحها صفة الشعبية ، بل إن هناك عوامل أخرى في مضمون الماثور نفسه من حيث كونه معبراً عن وجهة نظر العامة من الناس ، هو الذي حدد هوية الماثور وصبغه بالصبغة الشعبية .

## ارتباط المأثور بالعامّة

تمرُّ المائورات الشعبية بمراحل متعددة من الصعود والهبوط في مسارها عبر الفثات الاجتاعية الدنيا والعليا في المجتمع ، وإن الامثلة على ذلك كثيرة ، سواء في المأثورات الشعبية القولية ، أو المأثورات الشعبية اليدوية ، أو المعتقدات الشعبيةذط. ثقد كان الشمعدان مصباح الإنارة بزيت الكاز \_ أداة بورجوازية قبل أن تدخل البلاد في عصر

الكهرباء ، وكانت بيوت المدينة وشوارعها ، تنار بمصابيح الكاز في أواخر القرن التباسع عشر وأوائل القرن العشرين . وعندما دخلت البلاد في عصر الكهرباء ، هبط الشمعدان إلى الاستعمال الشعبي، وأصبح معروفاً في دواوين وجهاء القرية ، ثم أصبح أداة شعبية تكاد تكون موجودة في كل بيوت القرية .

وبعد ذلك الهبوط عاد الشمعدان يتسلّل إلى صالونات البورجوازيين كتحفة اثرية أو من باب الاعتزاز بنراث الماضي ، في حين تقلّص وجوده بصورة كبيرة في الوسط الشعبي .

وإذا أخذنا مثالا من الزخارف الثعبية ، وهـ و تـطريـ و الثياب وأغطية المدوّنة أن التطريز بدأ وأغطية المقراش ، وجدنا في المرويّات التاريخية المدوّنة أن التطريز بدأ كفن لخدمة الأغنياء والنبلاء والأمراء ، ولم تكن الطبقات الشعبية قادرة على تغطية نفقات امتلاكه . ومع الزمن هبطت تلك الفنون اليدوية إلى الوسط الشعبي ، وتخلى عنها البورجوازيون الذين اهتموا بتوشية ثيابهم بخيوط المذهب والفضة والمعادن الثمينة الأخرى . . . تلك الخيوط التي لا يستطيع الناس في الوسط الشعبي الحصول عليها ، واكتفوا بتطريب ثيابهم مستعملين نفس الوحدات الزخرفية التي صنعها الحرفيون للطبقات البورجوازية ولكن بخيوط ملوَّنة من الحرير والقطن ، وما شبابه ذلك بما يعطي زخرفة لونية جهيمة ملئوب الشعبي . ولم تنته القصة عند هذا الحد . والآن تصبح الثياب الشعبي موضة العصر ترتديها النساء من نجوم المجتمع . وهكذا يعاود المأثور الشعبي الصعود من القاع إلى القمة ، بعد أن كان قد هبط من القمة إلى القاء .

إن وجود « الشمعدان » الآن في صالون أسرة غنية ، وارتداء الشوب المطرَّز في بيئة راقية ومتقدَّمة اجتاعياً ، ومرور أغنية « الهجيثي » عبر جهاز الستيرو كل ذلك لا يفقد المأثورات الشعبية هويتها . .

ومع ذلك يبق للمسألة وجه آخر ، فالطبقات المتقدمة في المجتمع يمكن أن تفرز فشات اجتاعية ذات ولاء للشعب والأرض وبالتالي للمسألورات الشعبية ، وهذه الفشات من الممكن أن تأخذ اللحن الشعبي ، مشلاً ، وتصب فيه كلمات جديدة ذات مضمون متساوق مع فكر الفشات الشعبية ، وبذلك يكون هناك انسجام بين الناس السذين يتناقلون المأثورات وبين المأثورات نفسها .

## دور الآلة والمواد الخام

تقوم الألات الآن بصناعة تحف سياحية ذات مضمون شعبي ، وتطور الأوساط الشعبية صناعة الأدوات الشعبية باستعمال مواد خام جديدة من الورق وخيوط الميلاستيك وأكياس النايلوث . . . الخ . ويتم توزيع الألحان الشعبية لتعزف بآلات حديثة متقدمة .

إن هناك الكثيرين الآن ممن يتخوفون من تأثير الآلة والتكنيك الحديث بصورة سلبية قد تؤدي إلى انقراض الفنون الشعبية . لكننا نقول بأن من غير المعقول أن لا نصنف «طبقاً مصنوعاً من البلاستيك » على أنه أداة غير شعبية لجرد استعبال مادة خام حديثة في حين أن ذلك الطبق ما زال يؤدي الغرض الشعبي ويحمل الموثيفات الشعبية ويعلَّق في واجهات البيت الشعبي لغرض زخرفي .

إن الفنون الشعبية من الممكن أن تتخذ أشكالا جديدة لكنها لا تنقرض ، فالفئات الشعبية باقية في القرى الفقيرة وحتى قـرى البلـدان المتقـدمة ، وأرقى أحياء مدن الدول العظمى .

جاءته بعد الجهدد قائلة له : أَبْشَرْ بُنيِّ . ظَفُرتُ بِالمَتعَلَمَةُ شـــقراء دون العشرتــين منمنـمة وقوامُها . . . يا حُسْنَه ما أقومُهُ !! «میسون» أجمل ما رأت عمینُ امسریءِ سبحان من صاغ الجال وتممه عينان ضاحكتان ما أحلاهما والوجنتان غَفَتْ بهن العَثْدَمَه مصطفىعكرمة ما أروع «الماكياج» ضاعف حسنّها!! ويزيد سيخرُ الحسين وهي «مهنامه» دارانٍ في أرقى الشـــوارع عنــــدها ومـــن النفـــائس كلُّ دارٍ متخمــــ وأنــا الــتي أدري بتلك التمتم ومنىٰ فؤادي !! أنبتَ أدرى بسالذي يرضى بنيِّ . . وأنست أهسل المرحمسه فاختم باشهى ما تمنى عمره واقبــلْ بهــا إنْ شئــتَ لي أنْ تختمــه ما لي أراك كما عهدتك صامتاً هــل يــرضينك أنَّ أظـــلَّ محطَّمه !! ـ أمَّاه مــا يــرضيكِ روحـــى دونـــه هيهات قلبك أن أعِق وأظلمه أمّـاه شوقي لا يُحـدُّ لــزوجة إن همتُ ، أو قصرتُ كانتُ ملهمه ميسون . . . ـ لا تـكمل ... أقــل صــفاتها تكفى . . . فكيف رقد علمت متممه !! ـ أمـــاه لي أمـــلٌ . . ومــــا أملي ســـــوى ميســـون عـــاشت للنعـــيم ، ولم تـــزلْ أَدْن مناها أن تكون منعمه أمَّاه مــــا أرجـــو ، وتــــرجو أمَّــــتي ما كان إلا في زواج الملمة



## للكاتب السيوناني: أسدوني ساماراكي ترجم لة: د. نعيم عطية

# حطة على الحدود

منذ صغره كان شعوقاً بالقطارات، شغوقاً بها جداً. كان يهرب من المدرسة . حاملًا كتبه تحت إبطه ، ويهرخ إلى المحلطة حيث بقضي خهاره غائباً عن الدنبا. كان أنذاك بسكن وأسرته مدينة من مدن الأقالم. يازوي في ركن ، هناك ، ساعات طوال ، يحملق مبهوراً في حوله . له يكن بستهويه النظر إلى القطارات فحسب، وهي تجيء وتروح، بال كان الجوكمه في ذلك المكان يسحره , ولكثرة غيابه عن المدرسة كان يسرسب فتوسعه أمه ضرباً ، لكنه ما كال يشبه شيء عن غبه .

له يكن حلمه منذ تلك الأيام، مثل سائر الصبيان، أن يصير ضابطاً أو مهندساً ، بل أن يصبح ماظر محطة . كان يحسلم بنفسمه نساظراً للمحطة الرئيسية بالعاصمة ، مرتدياً النزى الأزرق الداكن ، ذ الأشرطة على الكمبن، وكان يشعر لذلك في فرارة نفسه بنأثر كبير. ولتعوده ارتباد امحطة ، عرف منذ صغره كل المناورات الـتي تجـري

هناك لاستقبال قطارات ، أو لتشييع قطار مغادر .

كما تعم أيضاً أن يراقب، وأن يدرس الانفعالات الـتي تـرتسم على وجوه المسافرين. المعض بصل إلى المحطة برفقة أقارب وأصدقاء . يبدون مشاعر التأثر ولا بنتهون من مراسم البوداع . والبعض تجهيء مسن السفر فبنفي في انتظاره الاستقبال الحار ، وتبدأ مشاعر التأثر من جليد . ولكن الذين كانوا يحظون بعطفه منذ ذلك الحين همم المسافرون بغير مودعين أو مستقبلين ، أولئك الذين يرحلون أو يجيئون وحدهم دون رفقة أحد . إذا سافروا فإنهم يتفنزون إلى

قطارهم، وللجتلون بداحله لا يطلون من بافذة . لانهم بعرفون أمه ليس تمة على الرصيف من يودعهم ، ويشول للم « سفر طبيب ! « ويحدث التال إذ يعودون . فإنهم ينزلون من قبطارهم ، مسرعين ، ويمضلون إلى باب الخروج لا يلوون على شيء ، فهم يعرفون أن ما من أحد هناك ليقول هم ∗مرحباً! د.

ولذلك كان يتوق كثيراً أن يصبح ناظر محطة . وما من شيء ، ما من شيء على الإطلاق. كان بهمكانه أن يجعله يغير رأيه . لا الضرب الـذي كان بتلقاه من أمه ، ولا رسوبه في الدراسة صوتين ، ولا تلك المرة الستى جره فيها أحد عهال المحطة إلى ما وراء العربات ، ولموح لمه بينديه ببعض الإتماءات .

وبالفعل أصبح من عبال السكك الحديدية ، لكنه لم يرق إلى ناظر محطة . فلا تكن لديه « المؤهلات المطلوبة » إذ إنه لم يكن تعليمه . لكنه على أي حال وجد نفسه بذلك ليل نهار في الوسط الذي يجيه ، وكان في هذا كفايته . •

والأن، وقد خرج إلى المعاش، فكر أن يؤلف كتابًا عس دكريباته. فقد أمضى اثنتي وثلاثين سنة في خدمة السكك الحديدية ، واشتعل في محطات عديدة ، بعضه صغير وبعضها كبسير . رأى "شهاء كشيرة ، وتجمعت لديه دكربات وذكربات .

حدث أحد أصدقائه عن مشروعه ، مندرساً بالمعاش ، وتبد وجند

صايفه الفكرة رائعة . بل واقترح عليه عنواناً للكتاب : « ذكريات من حياة مديدة في السكك الحديدية » ، فرد عليه قائلا : « ما هذا يا أستاذ ؟ تقصد مديدة مشل قضبان السكك الحديدية ؟ » ، وصحك الاثنان .

من الأحداث الكثيرة التي مرت به حدث بعبته انحفرت ذكراه في أعاقه . كان آنذاك بعمل في محطة صغيرة في أقاصي البلاد ، على الحدود تماماً ، ثم بعدها يبدأ عالم آخر .

كان الوقت بعد الظهيرة من بوم في شهر **نوفم** (تشريـن الشـاني) . الجو خريني ينذر بأمطار . وقد خيم الضباب في كل الأرجاء .

وصل القطار الذي كان سيستأنف سيره بعبد ذلك خبارج الحبدود . تمت إجراءات الرقابة كلها ، من تفتيش جمركي وفحص للجوازات . كل شيء على ما يرام! تحرك القطار ببطه .

في لحظة ، قبيل أن تعبر الفاطرة خط الحدود ، لمح رجالًا يقفر من عربة بالدرجة الثالثة ، وفي بده حقيبة صغيرة ، ويتسلل محتفياً عن العيان . لا يبدو أن أحداً غيره رآه . لا يضع وقتاً ، وجمرى إلى حيثا رآه يقفز . ما الذي كان بجري ، وحمق الله ؟ أكان مهرباً من المهربين ، أم كان مخرباً ينوي بالقطار كله شراً ؟ .

كان الضباب كثيفاً ، ولم يكن باستطاعته أن بميز شبثاً . . واح يبحث مثل كلب من كلاب الصيد . وقد أمسك في قبضته اليسرى \_ إذ كان أشول \_ المطواة التي كان يحتفظ بها على الدوام .

بحث . . دقق في البحث . . لم يجد شيئاً . كان الرجل المجهول قـ د اختف . . انشقت الأرص وابتلعته . . غضب . . كيف يفلـت مـن بـين يديه هكذا !

أثناء بحثه ابتعد عن المحطة . . استشاط غضباً لإخفاقه . . أشعل سيجارة ، وسحفها على الأرض فوراً . أشعل سيجارة ثانبة ، ويمم صوب المحطة عائداً . وبعد أن أخذ من سيجارته نفسين ، التي بها إلى التراب ، بغيظ . . وفي تلك اللحظة رآه .

كان يجلس على سلم إحدى العربات المركونة مع غيرها على بعد مائة متر من المحطة تقريباً . كان هو هناك بينا راح يجري بـاحثاً عنـه بعيـداً ، كان يجلس على درجات السلم . وقد وضع رأسه بـين يـديه . . وحقيبتـه الصغيرة على الأرض .

اقترب منه وقد شرع المطواة .

لم يتنبه إليه وهو يفترب منه ، ربما لأن النجيل يغطي الأرض ، ويخنق وقع أقدامه ، أو ربما لأن السرجل غنارق في أفكاره . وقف على مبعدة مترين منه .

وقال له :

\_ هل يمكنك أن تخبرني ماذا يجري هنا؟

رفع الرجل رأسه . لم ببد عليه الانزعاج . كان في حوالي الأربعين من عمره ، أو ربما أكثر من ذلك . . قسات وجهه مألوفة . نـظر إليه دون أن ينبس بكلمة .

عاد يقول له :

\_ اعتقد أن الأمر يحتاج إلى إيضاح . رأيتك بعيني رأسي وأنت تقفز من القطار ، بل على وجه التحديد من إحدى عربات الدرجة الثالثة ، ثم اختفيت .

• لم أحتف. جثت وجلست هنا .

على أي حال ، الأمر سيان ، المهم أن الموضوع يحتاج إلى إيضاح . ثمة شيء مريب يجري هنا !

ووقعت انظاره على الحقيبة الصغيرة . ما الذي بداخلها بحق السياء ؟ بضائع مهربة ؟ أم قنبلة ؟

رآه، وهو ينظر إلى الحقيبة الصمعيرة. ودون أن يشطق بكلمة حها.

قال :

لك أن تتبين بنفسك . . ليس معسي سسوى بعض الملابس
 الداخلية ، وماكينة حلاقتي ، وكتابين .

أحابه :

\_ حسناً! لكن الأمر لا زال يحتاج إلى إيضاح. واطرد من ذهنك أن بإمكانك الرحيل.

ابتسم . كانت ابتسامته مشوبة بمرارة :

اطمئن ، فقد طردت من ذهتي فعلاً أن بإمكاني الرحيل ، وهذا
 ما جعلني أقفز من القطار في اللحظة الأخيرة .

\_ لا أفهم . . .

خيم الصمت . كانت الشمس نزداد مبلاً إلى الغرب . أجاب الرجل :

• سأقول لك .

حدق في عينيه . كان لديه الإحساس بأنه سيخبره بالحقيقة . كان ذلك عيباً من عيوبه ، أن يثق ثقة عمياء فيما يحس بصدقه . قدم له علبة سجائره :

# BODA:

\_ سيجارة؟

تناول الرجل سيجارة . اخذ منها مفسين . وفال :

 منذ سنين طوال وأنا أعد لهذا السقر . وفي النهاية ، أزفت الساعة . ركبت القطار . قطعت بضع منات من الكيلومترات كي أصل إلى هنا ، إلى الحدود . وفي اللحظة الأخيرة ، انتابني الخوف .

\_ الخوف؟ بمن تخاف؟

لم يتسرع الرجل في الإجابة، وقال:

🖷 من نفسي ـ

لم بقهم . خطر بباله أنه إزاء رجل محنون .

أردف الرجل يقول:

● افلتت الحياة من يدي . شتان بين كيف كنت وأنا أبدأ رحلتي ، وبين كيف صرت عند وصولي إلى هنا . كانت تداعبني الأحلام في وقـت ما ، قبل سنوات ، عندما كنت في صباي . أحلام بحياة جميلة بغيير مساومات أو عطن . لكنني لم أنجح في تحقيق أحلامي . أما لماذا لم أتجح في ذلك ، فهذه قصة أخرى .

توقف الرجل عن الكلام. أضحى الضباب أكثر كثافة.

ثم استطرد يقول :

قلت فلأرحل ، فلأرحل بعبدأ عن هنا حيث خربت حياتي ،
 قلت بجب أن أعيد بناء حياتي من جديد ، في أرض أخرى ، بعيدأ .
 عشت أمداً طويلاً ، بهذه الفكرة ، بهذا الحلم . واليوم . منذ قليل ، في اللحظة الأخيرة قبيل اجتيازي الحدود ، تملكني الخوف .

توقف الرجل عن الكلام مرة أخرى ـ ثم قال :

لو أنني حملت معي إلى هناك هذه النفس . نفسي ، هذه النفس العطنة ، لو حملتها معي إلى هناك ، إلى الأرض الجديدة ، لن يكون عندئاد . آه ، ثمة أمل . بينها الآن ، لدي على الأقل الأمل بأن بإمكاني في مكان آخر أن أصبح على غير ما أنا عليه .

نكس الرجل رأسه بين راحتيه .

كان متأكداً أن هذا الرجل قال له الحقيقة . لم يفهم جيداً ما اللذي حدث له ، لكنه كان متأكداً من أنه قال له الحقيقة . ثمة شيء في عينيه . واضح أنه قال الحقيقة .

بقي الرجل هناك ، وقد نكس رأسه بين راحتيه . كان الليـل يسرخي سدوله . أما هو فقد انصرف بخطوات لم يسمع لوفعها صوت . لم يقل له شيئاً . وماذا كان بإمكانه أن يقول ؟.



## بقلم: د. وليدقصاب



الوقت مساء بعد العاشرة . . والبرد شديد قـــارس ، والسرياح عـــاتية قوية ، نقرع بعنف ، وتنذر بعاصفة على وشك الهبوب .

منذ لحظات أغلفت العيادة ، وركبت سيارتي مشوجها إلى المنزل ، وأنا أحس بزمجرة الربح العنيفة تقرع في أذي كأنها طبول الحرب ، ثم بدأت الأمطار بهطل غزيرة متدافعة ، كأن أبواب السياء تفتحت دفعة واحدة . . كنت أتطلع إلى الشارع محاولا أن أتلمس طريقي بصعوبة ، وسط هذا الجو العاصف الرهيب ، عندما تواءى لي على البعد شبح رجل يندفع فجأة إلى عرض الطريق ، ويعترض سبيلي ، ثم يرفع يديه ويطلب إلي الوقوف . . أوقفت السيارة ، وأشرت إلى الرجل مستقسراً ، فاقترب من الباب الأيمن ، وأدرت مقبض النافذة حتى انفتحت قليلاً ، ومددت راسي اساله ، وأنا أحدق فيه باستغراب :

## \_ ماذا تربد أيها الرجل؟

خرجت لهجتي كما لم اردها قاسية خشينة ، فيرأيت البرجل يسرمقني بنظرة لم أفهم لها مغزى ، ثم يدون أن يتكلم رايته يسدير مقبض البساب ويفتحه وبجلس إلى جانبي في هدوء عجيب كأنه يعرقني منذ عهد سحيق ، وقبل أن أنتقي الكلمات التي تلاثم الموقف ، نـدُت عـني نـظرة سريعـة إلى الرجل ، فخيل إلي أنتي أرى قي يده اليتي شيئاً يلتمع ، ولما عاودت النظر بصورة أكثر تركيزاً كان الشيء الملتمع قد توضح أمام ناظري نماماً . كان مسدساً . كدت أكذب نظري لولا أن الرجل هـزه في يـده المستقرة إلى مسدساً . كدت أكذب نظري لولا أن الرجل هـزه في يـده المستقرة إلى مسلسة منظاهراً بالهدوء واللامبالاة ، عندثذ نسلل إلى نفسي فجاة خوف شديد ، وارتسمت في ذهني في لحظة ألف صورة قاقمة ، فتمتمت شفتاي

\_ ماذا؟ . . مأذا تريد منى أيها الرجل؟

فقال الرجل بحدة وهو يهز المسدس في يده تلك الهزة اللامبالية :

♦ لا شيء أيها الطبيب الحترم.. إنها حالة مستعجلة،
 وعليك أن تتوجه معي فورأ إلى البيت.. وإلا..

وعاد إلى هز المسدس . . استجمعت شهجاعة لمعالجة الموقف ، وتطلعت إلى الرجل فتهيأ لي أني أمشل فيلم سينائياً ، ولكني وجمدت في عينيه قوة وصرامة ردّتاني إلى الواقع ، وحاولت أن أقمول شميناً ، ولكن الرجل قاطعتي صائحاً بعنف :

هيا، لا تضع الوقت، إن حالة زوجتي خطيرة.
 لم أستطع أذ أفهم شيئاً. لقد اعتراف أضطراب شديد، جعل

لم استطع ال افهم سينا . لقد اعبراني اصطراب سديد ، جعل الموقف يتميع في ذهني لحظات ، ثم أطلقت لسيارتي العنان وقد آثرت الصمت ، ولكنى سألت الرجل بعد قليل :

\_ ماذا تريدني أن أفعل؟

قلت هذه العبارة . . ورحت انفرس فيه محاولا أن أرسم في ذهني صورة عن حقيقة الرجل . كان في حوالي الخامسة والثلاثين ، ثيابه توحي أنه عامل في إحدى الشركات أو بنائع متجبول ، والأغرب من ذلك أن ملامح الرجل كلها توحي بثقة عجيبة واطمئنان شديد على الرغم من طبيعة الموقف الذي كان فيه . . اهتز الرجل قليلاً تحت وطأة نظراني المحدقة ، وتحركت يده اليمنى لا شعورياً بالمسدس تلك الحركة اللامبالية الساذجة ، ثم قال وقد صؤب عينيه بحذر لملاحظة كل حركة مسن حركاني :

إن حالة زوجتي خطيرة . . والأمر يستدعي ببلا شبك
 وجود طبيب فوق رأسها .

ألف سؤال جال في رأسي ، وكادت الصورة السابقة عن الرجل ان تغيب فجأة ؛ إذ تسرب إلى نفسي شك كبير خيل إلي معه أنه قاد بكون في حالة جنون أو هستيريا مرضية ، ولكني آثرت الصمت . فكففت عن كل كلام ، وزدت سرعة السيارة خشية أن يستبقظ هيجان الرجل فينالني منه سوء المصير .

بعد فليل قال الرجل وهو يشبر بيده:

● انحرف في هذه الطريق .. إن المنزل يقع في نهاية الشارع .

انحرفت بالسيارة إلى حيث أشار ، وبعد قلبل كنا نتوقف أمام مديحل حارة قديمة ضيقة ، وأشار الرجل ببده قائلًا :

عكنك أن تترك السبارة في هذا الموضع . . فالحارة كها
 تلاحظ ضيقة وليس في نهايتها موقف ملائم .

ثم ترجل أمامي فأوقفت السيارة إلى جانب الطريق وأقفلت أبوابها ثم تبعته ، مشينا في حارة شعبية قديمة تتزاحم فيها المنازل بصورة ملفتة للنظر ، وتتشر القاذورات في أماكن مختلفة فتنبعث منها رائحة كريهة تكاد النفس تغنى لها .

كان يسود بيننا صمت متوتر حاد ، يحمل في طياته ألف علامة استفهام ، وكنت أنظاهر بجراقبة المنازل والمارة ، فأختلس إلى الرجل الماشي إلى جانبي ساكتاً ، نظرات فاحصة دون أن أجعله ينتبه ، وقد بدا لي لحظتئذ \_ودون أن أدري الدافع إلى ذلك \_ وديعاً ألوفاً كالقبط المسغير ، وأحسست أن بؤساً مربراً يكتسح ملامحه الصارمة فيترك عليها بصيات واضحة ، فاستشعرت نحوه شيئاً من شفقة ، يمازجها ريب يسير . بدا لي أن أفول شيئاً ، فسألت وكنا قد أوشكنا أن نصل إلى نهاية الحارة :

\_ مم تعاني زوجتك أيها السيد؟

وتهيا لي أن صونه يأتي من مكان بعيد عندما قال دون أن يحول بصره المسدد إلى الطريق :

• إنها تحتاج إلى عملية خطيرة . . هكذا قالوا .

قذف العبارة الأخيرة بشيء من المرارة ، ثم هز رأسه كأنه غير راغب في الحديث فلزمت الصمت ، وبعد لحظة أنعطفنا في حارة أخرى شديدة القدارة ، ثم ترقفنا أمام بيت قديم شبه متداع ، كل ما فيه يـوحي بحالة من البؤس والتعاسة لا توصف .

دفع الرجل الباب وكان مفتوحاً ، ثم أشار لي وقال بأدب شديد :

• أدخل من فضلك يا دكتور.

فدخلت ودخل الرجل من خلني ، وما كدنا نجتاز عتبة الباب حتى تدافع نحونا ئلاثة أطفال صغار بينهم بنت في حوالي الشامنة هـرعت نحـو الرجل تصرخ بجزع :

\_ بابا . . بابا . . أسرع أرجوك . . إن أمي تكاد تموت . ثم تشبثت بي ببراءة طفولية ، وقد خُنْتُ على الفور أنني الدكتور ،

فراحت تهتف بسذاجة وقد طفرت دموعها إلى حديها :

\_ دكتور . . يا دكتور . . أنقذ أمي يا دكتور . . أرجوك أنقذها .

أحسست برجقة تسري في كياني ، وتـطلعت إلى الـرجل الـذي بـدا ذاهلًا وقد تشبث به الطفلان الآخران ، وقلت على الفور :

\_ أين المرأة؟

فأومًا برأسه، وتحرك نحو غرفة صغيرة وهو يقول بصوت خافت:

• تفضل یا دکتور.

وفي زاوية غرفة كل ما فيها ينطق بفقر أصحابها المدقع ، من حصير

بالو فرشت به أرض الغرفة ، إلى عدة كراس عتيقة ، إلى طاولة خشبية متداعية ومدفأة صغيرة قديمة ؛ لحت سريراً هرثاً عليه امراة في أواتسل العمر . واستطعت في نظرة سريعة فاحصة أن أدرك أن المرأة تعاني آلاماً مبرحة قاسية ، كانت حالتها تدعو إلى الرثاء ، وتبعث في النفس شفقة لا تحد ، إنها لا تزال في ريعان الصبا ، ولكن عينيها كانتا ذابلتين دبولا شديداً ، ويحيط بها سواد مخيف ، وكان جسدها النحيل يترنح تحت وطأة ألم شديد يعتصر قلبها اعتصاراً .

ما كدت اقترب من سرير المرأة حتى تظوت إليَّ بضراعة واستعطاف، كأنني ملك رحمة هبط عليها من السياء، وقالت بصوت واهن ضعيف:
\_ أنقذنى يا دكتور.. أرجوك.. إني أكاد أموت.

ثم اختنق صوتها فجأة ، وامتقع لونها امنقاعاً شديداً ، وتعلقت عيناها الضارعتان بعيني ، فأخرجت أدواتي من حقيبتي الصغيرة التي لا تفارقني ورحت أفحص المرأة فحصاً دقيقاً ، وقد نسيت كل شيء ، عن الرجل الذي كان يقف إلى جانبي جامداً كتمثال من حجم ، وعمن



الكيفية الشاذة التي استدعيت بها لمعالجة هذه الحالة ، ولم يعـد أمـامي إلا شيء واحد ، هو شرف المهنة التي أحمل اسمها .

وعندما انتهيت من فحص المرأة اتسحبت من الغرقة ، فتبعني الرجل وقال بلهفة شديدة وهو يشد على ذراعي :

• كيف الحال يا دكتور؟ . . خبرني بصراحة أرجوك .

وتطلعت إلى الرجل فاحصاً ، وقد عادت إلى ذهبني الصورة الستي جئت بها إلى هذا المنزل ، فأدهشني هذا القلق الذي يطل من عينيه على مصير زوجته ، وتراءى لي حملاً وديعاً ، في براءة الأطفال ، حتى كدت لا أصدق أن هذا الإنسان التعس الشفوق هو نفسه ذلك البذي كان منذ زمن قصير جداً يمثل دور قرصنة رهيبة .

قلت للرجل، وأنا أشعر نحوه بعطف كبير لم أستشعره تجاه إنسان ط:

\_ لست أخفيك أن الحالة خطيرة.

وتوقفت عن الكلام، فتعلقت بي عينا الرجل لحظة قصيرة، ثم أطرق برأسه إلى الأرض ولم يغل شيئاً، فتابعت:

\_ ولكن لماذا لم تستدع طبيباً حتى الآن؟

فرفع الرجل رأسه في حدة هذه المرة ، ونظر في عيني طويلاً ، وقد تغيرت سحنته فكساها تعبير صارم ، ثم قال وهــو يهــز رأســه هــزات متوالية :

إنك تتخيل أني أهملت زوجتي إلى الآن ، وأني أدعها
 موت . . ؟ أليس كذلك ؟

وصمت قليلًا قبل أن يردف:

● لقد أنفقت على المرأة كل ما معي، ولكن حالتها تزداد سوء يوما بعد يوم. ولم أعد أملك شيئاً ونحن نطوي منذ أكثر من يوم لنؤمن للمرأة ما يلزمها. والأطباء كالأفاعي الجشعة لا هم لهم إلا ابتزاز المال، لم يرض واحد منهم أن يأتي معي إلى المنزل لعلاج المرأة التي لا تقدر على النهوض إن لم أدفع له الأجر مقدماً.. حتى كادت أن تموت كما ترى، وليس تحت جو السماء أذن تسمع أو تعي.

وصمت الرجل مرة ثانية رينها استجمع أنفاسه ثم أردف:

• وأخيراً ضاقت بي السبل، وسُدت في وجهي المنافذ، فأقسمت لأقتلن ذلك الطبيب الذي يبرفض أن يحضر معي لعلاج زوجتي، وقد قادتني قدماي في هذا الوقت المتأخر من الليل بعد أن اشتدت وطأة المرض إلى عيادتك، وعندما هممت بدخول العيادة وجدتك تغادرها، فوقفت في الطريق أثر صدك وأنا مزمع أن أقضي عليك إن لم تحضر معيى.. وكانت القصة الصبيانية التي تعرف المسدس والتهديد...

وصمت الرجل وأطرق برأسه إلى الأرض ، وقمد ارتسم على وجهه هم شديد ، ولم يسعني إلا أن ابتسم ابتسامة تحمل أكثر مسن تعبسير ، ولكني طمأنت الرجل ببضع كلمات ووضعت يدي على كتفه وأنا أقول :

على كل لم يحصل إلا الخير . . ولسوف غضي الأن إلى العيادة لأزودك بالدواء اللازم ، ثم نتدبر الأمر بعد ذلك .

رفع الرجل رأسه، وقد فاضت عيناه بالشكر والامتنان، وحماول أن يقول شيئاً، ولكني ربت على كتفه أستحثه على المسير، وقلت:

لا داعي للشكريا عريري . إني أؤدي واجباً إنسانياً . . فالأطباء ما هم إلا ملائكة تمسح آلام البائسين .

فقال الرجل وقد انشق ثغره عن ابتسامة رضي :

أيها الإنسان الطيب . . لست أدري كيف أواري وجهي منك . . لسوف أحتقر نفسي إلى الأبد لأني اتبعت معبك ذلك الأسلوب اللعين .

فقاطعته مبتسماً:

\_ يا عزيزي لا تزعج نفسك بهذا التفكير .. إني أقدر ظروفك جيداً ، ويخيل إلى أننا سنكون أصدقاء في المستقبل .. والآن يا صديقي ينبغي ألا نضيع الوقت .. إن المرأة بحاجة إلينا .

## نقام . عبد الكربيم مصطفى شنينة

كان الفعل الماضي مزهواً بحروفه ، من فاء وعبن ولام ، ويسائه العارض على السكون تخلصاً من اجتاع أربع حركات منواليات ، تأخذ جانب العسر فيا هو كالكلمة الواحدة فتسيء الحروف وهبي تتساقط في آذان يسكها الصوت العسربي بحبل مثين من ذبذباته ونبراته .

وضحك الفعل الماضي وقال: كم هو غريب أمر العربية ؟ ليس من قبيل الصدفة أن يبنى فعل مثلي على الفتح أصلاً . ومسن البناء قدر اللغة التي أنتسب إليها . وصندوق الوانها الزاهية ؟ الفعل الحي بعض الحروف لأنهض من جديد بكل كنوري وإلى جانبي الواقع الماش والمستقبل الواعد .

أنا الفعل الموصوف بالبناء على الموت إذا الصلت به ضهائر الرفع المتحركة ،

هكذا أدرًس اليوم مصانعة للآخرين الذين يودون قتلي تحت ستار شيعارات مختلفة السكاكين، ومن باب التسهيل والتيسير، كما يقال وبشياع، وتقرع له البطبول دون وعي أو فعم .

أية مأساة هذه ؟ كيف بسى أبناء الضاد وعشاقها أن بنائي



العارض على السكون كان من أجلهم كاحياء . وما تاء المتكلم والخاطب ونون النسوة ونا الفاعلين الأحم أو آباءهم في ذاكرة أحفاد وأبناء ؟ نسرى ! لماذا يختارون موتي وهم مني بمنزلة السواد من العين ؟

اسكن لامي وأعطي حركة الضمير كل الهواء المخصص للأم في النطق، فيسكرني قسومي ويستهجنون صيغتي وأذبح من الوريد إلى الوريد على لسان عربي ويمدية بابلية.

اليس من حتى بعد هــذا أن

أسال أبناء قومي سؤالا طالما أقضً مضجعي حزناً على ضياعهم ، كيف يصاغ زمن حي لحدث ما رغم وجود الألف والنون والياء والتاء دون صيغة فعل ماض ؟ وهل في نحو العربية وقواعدها ولا شأن لي بسائر اللغات شاهد إنبات واحد ببرر منطق الغافلين ؟ .

أعرف وجهك ولسانك المعسول أيها المتفاصح، ابتساماتك المريبة ملء العين والسمع، نتهمني بتعطيل واو الجهاعة، وتتجاهل منزلتي، أنا

العمدة ، وما قيمة ضمير الكثرة دون فعمل ينقع المناس ؟ لبس الضم تقوتعاً وانفصالا عن الواو ، إنه رسمها الصوتي في الحلق والأذن .

مت بغيظك . ها هو نهار حروفي بتاهب للشروق في هيئة فعل يضارع الاسم ويعتمر الضمة كعلامة للرفع وإرادة الحياة والتجرد عن الشاصب فالجارم . لكن ، ماذا يصنع نهار مبصر في أعين ترتاح لليل فتلس قبعة الظلام وتستسلا

الألف مقــوسة الــظهر مغلولة القـدمين، وحــوض النون بنزف دماً، ترى! لماذا تصدع الحوض؟ أية يد بحـرمة عبثت به وبحجارته الأمنة المطمئنة في مواقعها؟ من نزع النقطة من قوقه وحوله إلى كهف مظل لا يدخله الهواء فكيف بالشمس؟

ألهذا انحنت قدامة الألف، وأخلدت إلى الأرض تمرغ الـوجه والذراعين بالتراب والطين؟

أيتها الياء التي تسرقني من أبناء قسومي، وتهب كتسوزي للآخرين. تافهة أنت، وحرف التاء أكثر تفاهة منك. آو لو كان للألف رأس مسرفوع وللنون نقطة تعلو الحوض وتحميه مسن التصسدع والشستات والموت، لما كان لكما هذا البروز وذاك العلو والبأس.



# بعتلم السماعيل ولى الدين



اليوم يبدأ في السادسة ، النبوم غمنه صرتفع ، ليس في مقدورنا أن ندفع غمنه ، سريعاً ينزل الماء على الوجه ، تلعب الفرشاة في الأسنان ، والشاي والقهوة على النار في نفس الوقت ، وقطعة خميز مع قطعة جمين ، لا طعم لئيء ، لا اسم لئيء ، سريعاً سريعاً التهوة هي الوحيدة التي فنا لون ، لون النهاية .

محسور في الزحام يعد البرد الشديد على الرصيف، أناس كثيرون. العيون تمر سريعاً مريعاً من جندي يظهر عليه النوم، الزحام شديد. لا صوت، لا كلمة، العلل نصفه مات، الأنقاس ماتت.

العيون لا نرى شيئا سوى قطعة قماش قديمة متسخة ، سريعاً يأتي الصداع ليأخذ نصف العقل الذي بقي . الأحشاء تمغص ثم تستمر في المغص حتى لا تشعر بتغيير الحالة المعدية إلا بتغيير الحافلة ، ثم السير على التراب ولا شيء سوى التراب ، يد بسطيئة تعدل (الكرافت) الملقوقة بإهمال على قبص لم أر لونه في الصباح المبكر ، كان يجب أن يسترك للغسيل هذا اليوم ، نسينا أن نرمي المجلة من تحت عتبة الباب ، ونسبنا أن ناخذ علبة السجاير .

المكان متسخ . الأرض علمها بقايا قصاصات ووق من الأمس . لا أستطبع الغضب أو الثورة إنه مثلي . ركب نفس الحافلة . سار على نفس الأرض المتسخة . واستيقظ قبل بنصف ساعة .

أسناني لا تتحرك . قلبي لا يطن . الأطفال الصغار مقتولون مسن الصدمة ومن الدمار . النساء مشوهات في حجراتهن الصغيرة بالمنازل الني بفيت بعد الغارة الأخيرة على «أوبد» . طفل وضيع مقتول قبل أن يفبق للحياة وتستطعمه الحياة . الخراب والدمار لوتها أببض . والرجال لونهم أد . د

روجة من **فيروبي تتك**لم عن الحياة السعيدة . إعلان ملون يأخذ جميع

الصفحات لأغنية جديدة . المدير يطلبني . صعود السلم لا يثير فيَّ شيئاً سوى القرف .

المدير يضحك . فمه كبير . ضحكاته العالية تثير اشمئزازي . يطلب

أشياء طلبها أمس . بعنف ، يئور . ينتقل للحديث مع رجل في مئال سمنه بجلس أمامه . يئور مرة أخرى لكي أنرك الحجرة .

الدرجات في التزول أسهل . زميلي في الحجرة يعمل يجد ، يناقش في نفس الوقت ، سبسحق زميلاً آخر لأنه شكاه عند المدير . عيمون نستمر في النظر إلى الأوراق التي أمامي . كليرون يستخلون الحجرة يكلمني بعضهم كديات سريعة ، أرد على بعضهم ، أغضب من بعض الكليات في

الساعة جاءت , وقت انتهاء العمل , سريعاً أتناول غذائي , ألتهمه بدون فهم ، بدون قصد , لماذا ندفع القلوس في غذاء ما دمنا لا نعرف الطعم جيداً ، ونأكله في عشر دقائق .

الرّحام كثير والقروش قليلة ، خطيبتي تريد أن تخرج الليلـة ـ وأريـد أن أدهب إلى العمل الليلي الذي أذهب إليـه كل يــوم في مكتب تجــاري صعير . آخذ منه قروشاً أدفع بها أجرة الشقة الصغيرة .

أريد أن أسنحم . سيأخذ الحيام الساحن خس عشرة دقيقة ، وارتداء ملابسي بعناية نأخذ خس عشرة دقيقبة أخبرى . وموعد تمم الخامسة للذهاب إلى المكتب . لن أستطيع أن أتناول القهوة الني أتمنى أن أشربها في هدوء . . ونزلت بدون روية . كادت رجلي تنكسر ، وقمت العن حباتي والصوت الذي بغني من شقة الجيران طوال اليوم ، أغماني تشيعني حتى وصولي إلى المكتب ، أمامي كثير من العمل ، لا بد أن أتحه حتى أستطيع أن أطلب سلفة أدفع منها سهرة الليلة . فنجان القهوة لم يكن له طعم السيجارة الأجنبية التي أعطاها لي صاحب المكتب أصابتني بالاكتئاب .

في التاسعة خرجت ، الشارع خال من الهدوء ، ومن نسمة هدواء . عيوني تريد أن تنام . خطيبتي تشظر في غضب صامت على محسطة المترو بنستانها الوردي الحديد . لا أجد ما أقوله لها وأنا أراها ترتدي جاكت به خيوط من الذهب ، شعرها المرفوع إلى أعلى يخيفني منها . كيف تجد الوقت لتفعل كل هذه اللاشياء .

الناس تمر أمامي فرحة سريعة ، وأنا أسير ببطء وكره . تتكلم تشكو ، تغضب ، تنافش ، تضحك . . . وأنا أنظر إلى الميناه البعيدة ، أريد أن أنام ، ولا أسمع هذه الكليات . . إنها تطاردني ، تضيق على عنتي ، تمسك أنفاس .

وتهمس خطبيتي في أذني بحنان ، ونحن نسمع الموسيق الصاخبة الستي تذكرني بآلام ضرسي الذي كنت أتوي خلعه عصر هذا اليوم . وزيارة أمي التي ستشكوني حتاً لأخي ولكل أقارب لأني لم أزرها منة دخولها المستشفى .

رجعت متأخراً إلى البيت لانام. لأجد منفذاً دقيقة لاشرب فنجان قهوة في هدوء أرفب السهاء والنجوم، وأسرح قليلاً مع حياتي. لا بد أن أبدأ يوماً آخر في الساعة السادسة تماماً.

عنة القيصل العبد (١٤٣) ص ١٤٦





# يوسف عنزالسدين ...

تنساب الذكريات العدبة والأحاسيس الصادقة والتجربة العميقة ، خلال رواية الدكتور يوسف عز الدين (قلب على سفر) ، ويحس القارئ بحنين في سطورها إلى أرض الذكريات الحلوة التي كانت تفرض عليه كتابة مثل هذه الرواية في يوم من الأيام لو لم تساعفه الواقعية بها ، ورغم أن قصة روايته حقيقية ، كما أكد لي ، فإنه أرخى لخياله الواسع العنان متخذاً من الواقع إطاراً ضمنه آراءه ومواقفه النقدية وفلسفته في الحياة التي عاشها في أوروبا . فكانت الرواية سجلاً لرحلة العودة إلى مرابع الدراسة في ديار الغرب ، تلك الديار التي خبرناها في سني دراستنا ، وعشنا بها أعواماً حين لمست خلالها البيئة نفسها ، وصاحبت زميلي الدكتور يوسف عز الدين في سنوات دراسته في لغندن .

إن المطلع على نتاج الدكتور يوسف عز الدين ، يشهد له بسعة الأفق والنظرة الشاملة الحيطة بدقائق ودخائل النفس الإنسانية إحاطة مفعمة بمعرفة واسعة شذبتها نظرته العلمية إلى الأشياء . أضف إلى ذلك أنه معروف بإحساسه المرهف وبقدرته على إبراز هذا الإحساس الرقيق ، والتعبير عنه بإيجاز تتجلى فيه الشاعرية والبلاغة والجزالة ، كما أنه قادر على إحداث الأثر في نفس القارئ بسهولة ويسر ، سواء أكان ذلك نتيجة لقدرته الفائقة على السعرد باسلوب فعًال مؤثر ، أم لقدرته على وسم الصور المؤثرة في مواقعها الصحيحة ، وإعطاء أمنلة على ما نقول قد يطول كثيراً ويشكل قائمة طويلة ، ولكن لنتظر على سبيل المنال ، قوله في روايته :

ه كانت السفرة عممة ، وكان حديثها يزيد المنعة لـذة ، واللـذة نشرة ، والنشوة حياة ، والحياة شباباً وأمالًا . أخذت تتوغل في قلبـي

# بقلم: د. رضا أحمد حواري

كالبذرة الصغيرة العارمة التي تريد أن تنمو بسرعة وتغرس جذورها في روحي وكياني كالطفل الصغير الذي يسريد أن يكبر ويتخذ كل الأساليب ليبدو رجالا أو كالفتاة المراهقة لتكون سيدة ، بذرة عجيبة أحس بأوراقها تخرج من الأغصان وأحس بالأغصان تكبر في الشهرة وأحس بالشجرة وهي تسابق الشمس والماء والهواء ، وتلتهم مكوناتها بشراهة ونهم » .

هذه لغة الغثر الشعري النافذ الفعّال .. إنها المستوى نفسه ، واللغة نفسها في سموهما بالقصة إلى آفاق عالية يحلس بها المؤلف (والقبارئ أبضاً) ، فتنفعل النفس وتتفاعل مع صور خرير الحياة حوضا . إن البذي تحس به حين نقراً ما يقوله المؤلف ، ليسذكرني بالمستوى نفسه واللغة نفسها التي جعلت رواية «إيميلي برونتي» (مرتفعات وذرنج) من السهر روائع الأدب الإنجليزي من حبث قصتها ولغتها وصورها النافذة في المشاعر الفعّالة في القلوب والشعرية والتراكيب .

والحق أن المقارنة بين (مسرتفعات وذرنسج) و (قلب على سفر) ، تطلع على القارئ الله بالروايتين بشكل عفوي وآلي ، وما دمنا في الحديث عن الصور المستخدمة في الروايتين ، فيلا مندوحة عين ذكر بعض الصور التي تتشابه بها الروايتان ، وهنا لا يفوتني أن أذكر أنني ألحت للدكتور يوسف عز الدين عن تأثير رواية " إيميلي برونتي " في روايته في أكثر من موضع وفي عدة مظاهر ، فوافغني على رأيي في أنه بالفعل



الله د. يوسف عز الدين الله

قراها. ولا بُدُ أنه تناثر بهما، لأنه درس في إنجلترا، وأثــر الأدب الإنجليزي واضح في روايته، وخماصة تأثره بهـذه الــرواية الــتي مثلـــت وعرضت في المسارح، وأعرفه متتبعاً للحركة المسرحية في الغرب.

وبالنسبة للصور التي تتشابه بها السروايتان ، أود أن أشير إلى أن الصورة الرئيسة والمركزية التي تُعبَّر عن الحب ومداه لدى المتحابين في الرواية الإنجليزية وفي رواية (قلب على سفر) تكمن في عدم انفصام ذلك الحب ، لعدم إمكان ذلك عملياً ولاستحالته ، فالمتحابان كحبة الفاصوليا ، إن أردت ، كل منها نصف الآخر . ففي رواية (قلب على سفر) نجد الدكتور يوسف عز الدين يصور (نورية) ثائرة على (كامل) لانه لمح لها في رسالته إليها بأنه « وجدها وقد صارت بينها مسافات من القدر وأجيال من الدهر . . . » لقد آلها عجرد أن خطرت الفكرة له ، وأن المسافات والأجيال » تستطيع فعل ذلك بها . وقول (نورية) :

«إن الذي بيننا يا صديق يهزأ بالمسافات والأجيال ، وإن الذي بيننا فوق المكان والزمان . إنها يا صديق صلة المروح بالروح ، ولن يقف بين الروح والروح حائل . إنها يا صديق واحدة شطرت شطرين ، يحملها هذان الجسدان الفانيان . إنها تنجذبان كل إلى الآخر ما دمنا في الحياة . . وفي بعد الموت . . . » .

قومن ذا الذي سيفرق بيننا . إنهم سيلاقون حتف (MIIO) . . . إنتي (هيئكلف) يا (نيللي) . إنه دائماً ، دائماً في عقلي ، لا مصدر سرور وبهجة أكثر بما أنا مصدر سرور وبهجة لنفسى ، وإنما كوجـود

ذاتي . فلا تتحدثي عن افتراقنا مرة أخرى ؛ إنه أمر غير عملي . . . » .

وإن أردنا تأكيداً آخر في شأن الروح في جسدين ينجذبان كل إلى الآخر . . . في الحياة . . وفي بعد الموت « فسإننا سسنجده في قسول (هيثكلف) له (كاثرين) بعد أن سألته عن رغبته في الحياة بعد تواريها عن الوجود : أأريد أن أعيش (بعدك) ؟ أي نوع من العيش سيكون ذلك وأنت ها إلهي . . وهل تودين أنست العيش وروحك في القبر ؟ » .

إن استخدام (كاثسرين) لقصة (ميلو) في الميشولوجيا الإغريقية هو تأكيد على استحالة الافتراق بين « السروح والسروح اوهسا الروح الواحدة التي شطرت شطرين ، وحتى لو حاوله أي إنسان فسيكون حتفه كحتف (ميلو) اليوناني القوي الذي حاول أن يفصل غصناً من شجرة بضربة من يده ، فلصقت يده بين شتي الشجرة ولم يستطع إخراجها حتى جاءت الذئاب وأكلته . وهذا جزاء من يحاول فصل روحبن متحابين .

ويلاحظ المرء أن الصور التي استخدمها الدكتور يوسف عز الدين في قصه روايته علينا ليحبك قصته لتكون ملاغمة لموضوع الحب فيها ، هذه الصور أعطت قصته قوة شد عكمة وتماسك رائع ، بحيث نخرج بانطباع حقيق بأن القصة في تلاحم صورها تكون وحدة عضوية متاسكة أشد التماسك . وفي رأيي أن مهارته في استخدامها في مواقعها الصحيحة ، هي السر في قوة روايته وتماسكها وشعور القارئ بايثار القراءة باستمرار حتى ينتهي منها .

وبالإضافة إلى ما سبق من تماثل في استخدام الصور الرائعة في الروايتين الإنجليزية والعربية ، نجد لزاماً علينا مقارنة الستركيب البنائي



🖈 شارلز دیگئز 🖈 🌢

★ عباس العقاد \*

والأسلوب القصصي لدى المؤلفين ـ

فالذكتور يوسف عز الذين يبدأ قصته قرب نهاية أحداثها تماماً كها فعلت (إيميلي برونتي) ، وكلا الكاتبين يعودان من قرب النهاية إلى بداية القصة ويسترجعان ما قد جرى في الماضي عبر حقبة من الزمن ليست بالقصيرة قبل أن يعود إلى بداية النهاية ، فينهي كل منها قصته بطريقته الفردية الخاصة ، نهاية تلاثم البناء العضوي لقصته .

وبهذا نعني أن هذا الأسلوب القصصي هو ما يعرف بالسرد غير المباشر الذي استخدمته (إيميلي برونتي) في روايتها على نطاق جد واسع لم يسبقها إلى استخدامه ، على هذه السعة ، أحد في حقل الأدب الإنجليزي قبلها ، وهو أسلوب السرد غير المباشر لأحداث الرواية الذي استخدمه الدكتور يوسف عز الدين في روايته أيضاً ، فأضفى عليها أسلوباً داثم التأثير ابتعد فيه عن الأسلوب المباشر ذي الصنعة التقريرية .

وأرجو القارئ ألا يصدر أي حكم خاطئ ، فيظن بأني أقول إن رواية (قلب على سفر) هي نسخة من رواية (مرتفعات وذرنج) ، فهذا الحكم أبعد شيء عن الحقيقة ، وخاصة فيا يتعلق بأسلوب القصة التي تسيطر بجهالها على القارئ والناقد على حد سواء . ولا اخال الناقد إلا أن يكون بعيد النظر ، فيرى بثاقب بصيرته أن بداية الألم والإحساس بالوجد تصاعدت عند بطل رواية يوسف عز الدين في اللحظة الأخيرة ، وهي صفة إنسانية تحسها في الشاب الشرقي الذي يأتي إلى الغرب وهو لا يعسرف حقيقة عواطف فتاة الغرب ، ثم تتجسم له هذه العواطف بعد أن يكون قد فقدها .

تقول (نورية) موجهة كلامها لـ (كامل) ، وكأنها بقولهـا هذا تنطق

ياسم المؤلف:

ا اسمع . . اسمع . . اسمع . . وكررتها ثلاثاً ، وفي كل مرة لها معنى . أنا مسافرة إلى جهتي . . . وسوف أتسزوج ، لا تنسدهش ، لا تنظر إليَّ ببلاهة ، فرصتك ذهبت ولن تعبود . أنست مستردد . . وتخاف . . أنت من الشرق وأنا من الغرب . . وكانت شمجاعتي أكبر من شجاعتك ، سوف أكون حلماً من أحلامك وستكون طيف سعادة أحيا بها طول عمرى ا .

ورغم أن المقارنة بين ما تنوي (نورية) فعله هنا وبين ما فعلته (كاثرين) في (مرتفعات وذرنج) واردة أيضاً، إذ إن (كاثرين) تتزوج أيضاً رجلًا آخر غير (هيشكلف)، إلا أن (أيميلي بسرونتي) كانت في روايتها واضحة القصد، لأنها كانت تعسرف أنها إنما تحتب روايت خططت في ا وكانت تختلف عن كتبًاب عصرها في هذا.

ثم إن الكاتبة الإنجليزية كانت موغلة في الخيال المجنع ، أما الدكتور يوسف عز الدين فكان موغلاً في رسم الحياة والواقع . فبطل روايته كان شرقياً عربياً والبطلة إسمائية ، وتقاليد البلدين تحظر نوع التلاقي الذي لم يكن بإمكان البطل السعي وراءه .

والواقع أن إحجامه في هذا الصدد نجم عن الغيرة التي اشتعل أوارها في نفسه ، تلك « الغيرة القاتلة العمياء » التي تأججت في «فكر شرقي قديم » ، فكانت حائلاً فعالا أمام تلاقيها منذ اللحظة التي لاحظ فيها (كامل) أن (نورية) « اشترت جملة هدايا لرجل » ، فنحن نعرف ما الذي تفعله الغيرة في نفوس الحبين المخلصين ، والاداب كلها ، شرفية وغربية ، حافلة بقصص الغيرة وموضوعها ، وما قصة (عطيل) و (دردمونة) إلا مثال واحد على قدرة النفس الغيرى على إحداث المأساة غير آبهة بالنتائج في غالب الأحيان .

وتذكرني غيرة (كامل) في رواية الدكتور يوسف عز الدين بالغيرة في القصة الوحيدة التي كتبها العقاد في حياته وسمّاها (سارة). فنحن نعلم أن قصة (سارة)، كما يؤكد الدكتور أحمد عبد القادر المهندس، هي قصة استمدها العقاد من «واقعة حدثت في حياته»، ذلك أنه «عاش قصة حقيقية مع فتاة سماها (سارة) دون أن يعكر صفوهما شيء إلى أن «لاحظ على فتاته أشياء جعلت الغيرة تدب في نفسه والشكوك تأكل أفكاره وتشتعل في فؤاده، ولم تستطع كل دواعي الحب والتعاطف الوجداني أن تطفئ نار الغيرة المشتعلة، فتدمرت العلاقة بين الحبيين، وكانت النهاية لقصة حب عارمة».

وفي كلتا الحالتين نحن بصدد قصتين حقيقيتين يلعب موضوع الغيرة فيهما دوراً حاسماً ، فيؤدي آخر الأمر إلى نهاية غير سعيدة ، ورغم أن الدكتور يوسف عز الدين أكد لي ، كما أسلفت سابقاً ، بأن قصته حقيقية وأنها حدثت فعلاً ، إلا أنه ، ومن قبيل أن الشيء بالشيء يذكر ، تعتورتا شكوك فنقف حيارى أمام بعض الأحداث والمواقف التي إن

دلت على شيء فإنما تدل على الصدفة السعيدة في التقاء موقفي الدكتور يوسف عز الدين و (ديكنز) فيا بتعلق بالنهاية غير السعيدة التي تـؤول إليها في الختام روايتا (قلب على سفر) و (توقعات عظيمة).

فنحن نعل أن (Pip) ، بطل رواية (ديكنز) ، يذهب مكلوماً حزيناً إلى القاهرة ليحاول نسيان (استيلا) بعد أن نزوجت من غيره ، ولكنه بعد عدة أعوام يعود إلى لندن من القاهرة ، فبلتق بد (استيلا) بطريق الصدفة بجوار المتحف البريطاني ، ويتبادلان التحية ، وبعد برهة تذهب (اسنيلا) إلى حال سبيلها ، ويظل افتراقهها آخر انطباع لدى القارئ ، وإن كان يخالطه شعور بأن هذه النهاية مؤلة وخاصة بعد العذاب والعقاب اللذين حلا بكل منها ، وأن هذه النهاية هي مجرد نهاية فنية ، ولما أراد القارئ الإنكليزي تغيير النهاية غيرها (ديكنز) وحولها إلى نهاية سعيدة .

فقد نحدث بولوي ليتون (Bulwey Lytton) إلى (ديكنز) عن شعور كثير من القراء في زمنها وفي عصرهما الفكتوري، وعن رغبتهم في أن يغير نهاية قصته إلى نهاية سعبدة، فراجع (ديكنز) روايته وجعل (Pip) و (استيلا) يلتقيان ويعترفان بالعذاب والأسى اللذين جعلاهما يحسان بنار حبها التي ما زالت نصليها، ولم تستطع السنون أن تاعد في موت شعلة الحب، أو في أن يخبو أوارها.

وما تغير نهابة مسرحية (الملك لير) إلى نهاية سعيدة لا تسمح بموت ابنته (كورديليا) كما أرادها مسرح الفرن الثامن عشر ، إلا مثال آخر لا اخال أن ديكنز لم يكن يعلم به .

ورغم أن الدكتور يوسف عز الدين ليس حرأ في اختيار نوع النهاية لروابة حدثت حوادثها حقيقة ، إلا أن (نورية) نذهب إلى القاهرة . . وبراها (كامل) هناك مع زوجها الدي أرسلته الحكومة الإسبانية لعمل هناك ، ولكنه لا يتحدث معها كيلا يحرجها ه وينخر الجرح القديم » .

إن واقع الحياة وصدق التجربة تتكرر عند الكاتبين . فمن المؤكد أن المقصتين نلاقتا في خيال (ديكنز) وحقيقة بوسف عز الدين . أفلا يكون إذن أن البيئة نفسها التي أردفت خيال (ديكنز) هي التي عكست النجارب نفسها التي عاشها مؤلفنا في أدب الغرب ؟. .

لقد اردت عما سلف أن ادلل على صفة السلاعلية \_ لرجاز لل قول ذلك \_ الني كسا بها الدكتور بوسف عز الدين روايته وصورها بها ، فهر قد ارتفع في روايته بجعل الشرق والغرب موضوعا لقصته وساحة للتوامين اللذين لا يلتقيان في نفس (كامل) ، ارتفع فيها إنسانيا وعالميا ، فارتفعت روايته لذلك عن كثير من الروايات العربية التي تعنى بالقضايا الخلية وحدها ، فتصبح هذه الروايات إقليمية لا يمكن لكل إنسان أن يتذوقها ، بين لو قرأ هذه الرواية القارئ غير

العربي لوجد فيها نفحات إنسانية كثيرة وأصداء لمشاعر إنسانية عالية .

فهذه رواية بفهمها الغربيون والشرقيون في آن واحد ، فهي ليست من الأدب العربي فقط ، إنما من غرر الأدب العالمي ، وهذه ندرة بين الكتّاب العرب جاءت من ثقافة الكاتب الواسعة ومن دراساته الكثيرة في آداب الشرق والغرب ، فقد كان طالباً في الفلسفة والاجتماع ، ثم درس اللغة العربية والتاريخ ، وبعدها ذهب إلى أوروبا عندما قابلته أنا زميلاً في لندن ، ووجدته يكب على دراسة الآداب الإنجليزية التي كان لي أن أختص بها آنذاك وإن لم بكن هذا من اختصاصه .

وليس هذا فقط، بل إن الدكتور يوسف عز الدين اتخذ روايته إطاراً لنقده الاجتماعي والأدبي والسياسي وللعلاقات بين الشرق والغرب، وربما بستغرف الحديث عن كل هذا وقتا طويلاً، إلا أن ما ينبغي تسجيله هنا هو أن الرواية سجل حافل لفكر الكاتب، ففيها رأبه في الأدب العالمي والنقد الإنساني، ورأيه في الحياة العامة في الوطن العربي وما تعانيه بعض شعوبه. لهذا، فإن سن يقرأها بتمعن وبرأي نافذ متفحص سيجد أشياء غريبة ليست سهلة على كل قارئ ففيها إشارات صغيرة، وأحياناً جملة واحدة، وآونة عبارة واحدة، وتارة لفظة واحدة، لكنها نشير إلى أحداث فكرية أو سياسية أو اقتصادية خطيرة ترك الكاتب مهمة فهمها للمفكر العميق والأديب الواسع الإطلاع.

أضف إلى كل ذلك أن رواية (قلب على سفر) هي رواية هادفة ، سجلت مشاعر الشرقي العربي عندما تحتك تقاليده العربية الأصيلة بحضارة الغرب وماديتها ، فتنتابه الحيرة ويعتوره القلق وتسيطر على روحه عوامل الاضطراب التي كثيراً ما تصيب المرتحل إلى أوروبا لأول مرة ، فيجد في أوروبا وحريتها ما بخالف تقاليده التي جاء بها من الشرق .

إن شخصية (كامل) التي استطاع الدكتور يوسف عز الدين أن يتقراها يصورها للقارئ تصويراً دقيقاً ، حنى ليكاد هذا القارئ أن يتقراها بحسه ، لنتم عن حيرة وقلق أصابه في خضم ذلك الاضطراب ، فأحجم حتى عن الحكم على حقيقة الشعور بالدليل والاثبات ، وظل هذا رائد (كامل) حتى إلى ما بعد عشرين عاماً من عودته إلى الشرق حبن أكمل مؤلفنا صورة شخصيته بنفس الريشة المرهقة التي صورها بها منسجمة مع نفسها ومع سيكولوجيتها الخاصة بها والتي تفاعلت فيها عوامل الاضطراب واختمرت ، فجعله (كامل) يختم قصنه بالحكم على (نورية ) بأنها «نسيت وشأن الحسان النسيان» ، وكأني بعد هذا الإطلاق أحس أن هاجس القارئ بقول له : لا تلمه ، إنه للقلب على سفر .



# سينمائية



#### لاستديو:

كلمة عامة تطلق على كل ما يتصل بالمناظر التي يجري إعدادها داخل الاستديوهات السينائية ، سواء كانت هذه المناظر في سرحلة التصميم ، أو في مرحلة التنفيذ أو في مرحلة التنسين ، أو أي شيء آخر يتصل بالاستديو ، باعتباره القاعة التي يتم إعدادها لللاداء التمثيلي ، والتصوير السيمائي ، وأحياناً تطلق على الاستديو الكلمة الدارجة الماخوذة عسن الفرنسية ، وهي كلمة «البلاتوه» .



#### البديل:

هو الممثل الذي يشبه إلى حد ما ممثل الدور الأول في الفيلم ، أو الممثلة التي تشبه بطلة الفيلم ، ويستفاد من البديل في حالة التدريبات الأولية الخاصة بتوزيع الإضاءة ، وضبط حركة الكاميرا ، وتجربة ذبذبات الميكروفون ، وذلك كله بقصد التخفيف عن البطل أو البطلة جهد القيام بكل هذه التدريبات والتجهيزات ، فضلاً عن استخدام البديل في أدوار العنف أو المخاطرة التي يخشى فيها على النجوم .



# التوليف السيناأي

هي عملية والمونتاج والسينائي، وهي عملية تقوم اساساً على القطع واللحصق ، وتركيب اللقطات السينائية في سياقها السطبيعي من تتابع الاحداث الفيلمية، وذلك لكي يطابق التوليف السينائي السرد الفيلمي أو التقطيع الفني ، الذي وضعه الخرج مع المؤلف في أغلب الأحيان، ومن ثم كانت عملية التوليف السينائي عملية فنية وحرفية في وقت واحد . فضلاً عن كونها من أهم العمليات في صناعة الفيلم ، حتى لقد وصفت عملية التوليف هذه بانها الأساس الفي للفيلم السينائي .



## ثنية الفيلم:

اصطلاح فني ، يقصد به الجزء من الفيلم الذي يترك أمام شباك التعريض في أثناء تركيب الفيلم في الكاميرا ، أو شباك العسرض في جهاز العسرض السينائي ، وذلك كله حتى يتم التزامن بين الصوت والصورة .



#### الجريدة السينانية :

اصطلاح يقصد بنه الفيلم الذي يسجل الأحداث البومبة التي جسرت

فنرة الاستراحة .



# ذراع التدوير:

ذراع لإدارة الكاميرا أو آلة العرض ، مع المحافظة على السرعة المعقبولة في أثناء التصوير ، أو في أثناء العرض ، ويستخدم ذراع التسدويس لإدارة ماكينة التحميض في المعامل السينائية الصغيرة ، عند انقطاع التيار الكهربائي ، حتى لا تتلف الأفلام الموجودة بداخلها بسبب هذا العطل الفجائي .



## الراوية:

ويقصد به المعلق الذي يصاحب بصوته بعض المواقف أو المناظر أو الصور ، للتعبير عما تتضمنه هذه المواقف والمناظر والصور من المساني والأنكار والتواريخ ، ويستخدم الراوية في الأفلام السروانية ، ويسكثر استخدامه في أفلام التوعية ، سواء كانت علمية أو تعليمية .



#### زمن التعريض:

هي الفترة الزمنية التي يسمح فيها للضوء بالتأثير على الفيلم وذلك في اثناء التصوير ، أما الفيلم المعرض للضوء ، فهو الفيلم الذي تم تعريضه للضوء فعلا ، ولكنه لم ينم تحميضه بعد ، هذا وتستخدم إحدى الأدوات البصرية أو الكهرضوئية في القياس الكمي للضوء الساقط أو المنعكس وتعرف بمقياس التعريض .



#### سينها :

المقصود بها الصور المتحركة ، وهي عبارة عن صور متتابعة في فيلم أو شريط تعرض على ستار ، وهذه الصور عبارة عن رسوم فوتوغرافية لاجسام أخذت في لحظات متتابعة من تحركها ، ولكنها تعرض في سرعة بحيث تراها العين في حركة دائمة . وفي الصور المحركة الناطقة تسجل الصور على شريط (السلولويد) ، ويسجل الصوت على شريط بطول الفيل ، والعرض المتفق عليه في الأفلام التي تعرض بدور السينا هبو ٣٥ ملليمترا ، أو هبو ١٦ ملليمترا ، إذا كان الفيلم إخباريا ، أما الحواة فإنهم يستخدمون شريطاً سينائياً عرضه ٨ ملليمترات .

خلال الأسبوع والتي تحتوي صوراً لأهم الأحداث والأخبار والشخصيات التي ملأت أيام هذا الأسبوع وشغلت الرأي العام ، والفيلم الذي يسجل هذه الأحداث التي وقعت فعلاً ، إنما يسجلها دونما لجوء إلى تمنيسل ، ودونما إجراء أي تعديل ، سواء في بحرى هذه الأحداث ، أو في إعادة بشائها أو تكوينها ، ومن ثم فالجريدة السينهائية بمثابة الوثيقة التاريخية ، التي يمكن الرجوع إليها للتعرف على أهم أحداث الأسبوع ، ذلك لأنها عادة ما تكون أسبوعية .



#### الحيل السينائية:

هي الوسائل الفنية التي نستخدم في تصويسر بعض مناظر الخدعة السينمائية بقصد إحداث أثر فني معين في وجدان المشاهد، وهذه الوسائل تم وفقاً لعمليات فنية خاصة ، مثل استغلال مصغرات التصويسر ومكبرات الصوت وبعض الاقتمة ، فضلاً عن الماكياج ، وغير ذلك من الوسائل الفنية والحرفية التي تعتبر سرًا من أسرار المهنة ، ويقوم بها عادة خبراء فنيون تحت إشراف مدير التصوير .



#### خزانة الفيام:

علبة أسطوانية الشكل ، مصنوعة من المعادن الرقيقة ، تستخدم في حفظ الأفلام وصيانها من تسرب الضوء إذا لم يكن قد تم تحميض الفيل بعد ، كما تستخدم في حفظ الأفلام وصيانها من الأتربة بعد تحميض الفيل ، ويراعى في هذه الخزانة أن تكون عكمة الغلق ، ولذلك فهيني إما أن تكون جزءً من الكاميرا أو من جهاز التسجيل أو من آله العسرض السنائى .



#### لدعانة:

والمفصود بها الفيلم الإعلاني أو فيلم الدعاية التجارية ، وهو يعتمد إما على التمثيل أو على التمثيل أو على التمثيل أو على التمراثح المصورة ، وذلك بقصد الدعاية والإعلان عن سلعة تجارية بعينها ، ولفت الأنظار إلى هذه السلعة ، حتى يقبل عليها الجمهور ، ومثل هذا النوع من الأفلام يكون قصيراً جداً في حدود الدقيقة الواحدة ، ويعرض عادة في



#### الشاشة :

الشاشة التي تعرض عليها الأفلام ، وهي عبارة عن سطح عاكس للضوء ، يصنع عادة من مادة بيضاء اللون ، وغير شفافة بحيث يكن أن تعرض عليها الصور ، وقد تكون هذه الشاشة مصنوعة من سطح مطفأ غير لامع أو سطح عبب ، أو سطح معدني ، وتوضع الشاشة في الجدار الأمامي من قاعة العرض السينائي ، بحيث تكون في مقابل الكابينة ، حتى تستقبل الصورة من آلة العرض ، وتسمى الشاشة أحياناً باسم حتى تستقبل الفضي ) ، أو (الشاشة الكبيرة) ، غيزاً لها عن شاشة التليفزيون التي تُغرف باسم (الشاشة الصغيرة) .



#### صناعة السينا:

اصطلاح يقصد به كافئة الجوانب المتعلقة بصناعة القيلم ، على اعتبار أن السينا فن وصناعة وتجارة ، فهي فن من حيث الإخراج والتمثيل وكتابة السيناريو والحوار ، وهي صناعة من حيث تصنيع الفيلم وعمليات التحميض والطبع ، وتسجيل الصوت والصورة ، وهي تجارة من حيث اعتادها على دراسة وسائل التوزيع وحملات الدعاية ودور العرض ، والموازنة بين تكاليف الإنتاج وبين الأرباح .



#### لسف الشرف:

هو النجم السينائي أو الممثل الشهير الذي يحتاج إليه الفيلم في دور صغير بالنسية إلى الأدوار الرئيسية ، أو أدوار البطولة ، وأرضاء لهذا النجم ، فإنهم يطلقون عليه اسم « ضيف الشرف » ، ويخصصون لاسمه لوحة في الديباجة أو بيانات الفيلم ، فضلاً عما يستتبعه ذلك من كتابة اسمه بشكل بارز في جميع الإعلانات ، وقد تكون « ضيفة الشرف » نجمة سينائية أو بطلة مشهورة .



#### طول الفيلم:

قياس طول الفيلم بالبكرة التي يبلغ طوف ( ١٠٠٠ قدم أو ٣٠٠ مـتر) ، ويستغرق زمن عرضها عشر دقـائق ، أما القيلم الروائي الطويل فيحتـوي عـادة على عـدد من البكرات يتراوح بـين ٩ و ١٢ بكرة ، تستغرق حـوالي السساعة

ونصف الساعة أو الساعتين ، وأما الفيل القصير فيقع في حوالي بكرة واحدة أو ثلاث بكرات ، تستغرق عشر دقائق أو تصف الساعة ، وقعد تختلف هذه الأطوال زيادة أو تقصأ في ظروف تادرة .



#### ظهر المنظر:

ويُعرف أحياناً باسم « الفوثدو » ، وهو عبارة عن واجهة المنظور في خلفية المنظر ، المواجع لآلة التصوير ، ويكون في الأعم الأغلسب لوحات مرسومة بطريقة معينة ، بحيث تبدو وكأنها الواقع أو الطبيعة ، مثل منظر الحديقة أو النهر أو الطريق العام ، أو غيرها من مناظر الواقع أو الطبيعة .



# العنوان النهائي:

هو العنوان الذي يستقر عليه في النهاية للفيلر السينائي ، لدى عسرضه على الجمهور العسام ، وقد يختلف عن العنوان المؤقت الذي يختار للفيلم في أثناء التصوير ، أو في أثناء الإعداد والتنفيذ ، وذلك لأسباب تتعلق بالدعاية أو بالإثارة ، أو لفت الأنظار إلى العنوان النهائي باعتباره أكثر صاحبة من العنوان المؤقت .



## غسل الفيلم:

يغسل الفيلم بعثاية بالمغاء بعد كل مرحلة من مراحل التحميض ، وفي النهاية يغسل الفيلم بعثاية بالغة لتطهيره من أي اثر من آثار محاليل التحميض الضارة التي قد تكون عالقة به ، ويعول على هذه المرحلة من مراحل إعداد افيلم السينافي للمرض تعويلاً كبيراً ، فعليها يتوقف عمر الفيلم ومدى صلاحيته للعرض ، من خلال زمن بقاء صور الشريط السينافي ، وصلاحيتها للاستعمال .



#### الفن السابع :

اسم يطلق على الفن السينائي ، وقد سمي بالفن السابع على اعتبار أن العيارة والموسيق والرسم والتحت والشعر ، همي الفنون الستة ، التي تكون الجيال الفني أو جماليات الفن ، ثم تجيء السينا فنا سابعاً يجمع تلك الفنون السنة ، ففيها من طبيعة الفنون التشكيلية وفيها من طبيعة الفنون الإيقاعية ما يجعلها فنا سابعاً .



#### القصة السينائية:

القصة في الأفلام السينائية معناها نص الفيلم بعد معالجة الفكرة وإعداد الفصة ، في سياق متنابع من المواقف والمناظر التي تعتمد على الصور المرئبة ، وتحتوي على المناظر والأثماث والإضاءة والحركة والأداء التمثيلي ، وقد يشترك في كتابة القصة السينائية أكثر من كاتب واحد ، وقد يوجد الكاتب السينائي الذي يكتب القصة السينائية بمفرده ، من حيث الفكرة ، والبناء الدرامي ، ورسم الشخصيات ، وإدارة الحوار فضلاً عن كتابة السيناربو .



# كتالوج الأفلام:

عبارة عن نشرة أو كراسة أو كتيب صغير ، يحتوي على عناويين الأفلام والبيانات الخاصة بهذه الأفلام ، الني تملكها الشركة المنتجة أو الموزعة ، والتي تصدرها كل عام لتوزيعها على المهتمين بالسيئا ، من السيئائية الصحفيين أو الموزعين أو أصحاب دور العرض ، أو أعضاء النوادي السيئائية والجمعيات الفنية .



#### اللحن الرئيسي:

هو عبارة عن الأغنية أو اللحن الرئيسي الذي يحتل مكاناً هاماً في أحداث الفيلم ، وقد يمكن اسسنخذام هذه الأغنية أو هذا اللحسن في المواقف الدرامية من حين لاخر ، مجيث ينطبع به الجو العام للفيلم ، وذلك بقصد إحداث أثر معين في وجدان الجمهور ، هو الإنطباع اللحني العام .



#### الجلة السينانية:

هي عبارة عن فيلم قصير ، يحتوي على فقرات مختارة من الموضوعات أو الأحداث أو الفضايا التي تشغل أذهان الناس وتذير اهتام الجمهور ، وهي تشبه في ذلك الجريدة السينائية لكنها تختلف عنها ، في أنها تظهر شهرية أو فصلية أي كل فصل من فصول السنة ، وقد يحتوي كل عدد من أعداد المجلة السينائية على موضوع بعينه ، بحيث يخطى هذا الموضوع مسن كافة الجوان .



## نادي السينا:

جمعية أو جماعة ، تضم مجموعة من المتحمسين للفن السيبنائي والمهتمين بشؤونه ، ويدور نشاطهم حسول استعارة بعض روانع الأفلام العالمية ، أو الأفلام التي لا تعرض تجارياً ، وذلك لعرضها في قاعتهم الخاصة ، إما بقصد الدرس والتحليل ، أو بهدف المتعة والترفيه ، وكثيراً ما تعقد ندوات سينائية حول هذه الأفلام لتبادل الرأي ووجهات النظر .



## هوليود:

وهي عاصمة السينا في العالم ، تحنوي عدداً كبيراً من الاستديوهات الضخمة ، التي أنتجت ولا نزال تنتج العديد من الأفلام السينائية التي تغزو العالم كله ، وهي ملتق الفنانين السينائيين ، المحترفين منهم والهواة ، ومركز شركات الإنتاج العالمية الضخمة ، وهي إحدى ضواحي لوس أنجلسوس بولاية كاليفورنيا الأميريكية ، بطقسها المعتدل حيث الشمس الساطعة والسهاء الصافية والابتعاد عن العواصف والأمطار بما يساعد على صناعة السينا ، وقد بدأ تاريخها السيناني في عام ١٩٦١ م .



# وكيل الفنائين:

وأحياناً بطلق عليه اسم « مدير الأعسال » ، وهو الشخص الذي يتولى إدارة أعال كبار المثلين والمثلات من حيث تنظيم أوقات العمل ، وإسرام العقود والاتفاقات ، وكثيراً ما يلجاً إليه المنتجون وشركات الإنتاج ، لإمدادهم بممثلي الكومبارس أو الأدوار الصغيرة .



#### يونيڤرسال:

من أضخم النركات الأميريكية لإنتاج وتصوريع الأفلام ، وقد أنشأها كارل كيل عام ١٩١٢م ، وكانت في بداية تكوينها عبارة عن اتحاد ضخم يضم عشر شركات صغيرة للإنتاج والنوزيع ، ثم تطورت حتى صار بطلق عليها اسم «مدينة يصونيفرسال» بعدد أن جهزت باول استدبوهات سينائية كبيرة في هوليوود ، وبعد ذلك عصرفت باسم شركة «يونيفرسال للافلام».

# معالاصدقاء

# رباعيات الخيام

في نتيجة مسابقة العدد الثالث والعشرين، وبجوابكم عن السؤال الخسامس، المتعلق بسترجمات رياعيات الخيام فاتكم أن تذكروا من بين الترجمات الختلفة لهذه الرباعيات أحدث ترجمة، وهي عمد يحيري، الذي قام بهذا الجميل في العام 197۸،

وقد غمد البحيري إلى ترجمة الرباعيات هذه المرة إلى الأصل الإنجليزي، في ديوان (الكثر الذهبي) كما حفظه من قبل، ونقله إلى العربية في بحر المتقارب.

وللاطلاع على هذه المترجة الجديدة، بإمكانكم وبإمكان القارئ الكريم، الاطلاع على العدد الثاني عشر من مجلسة الشعر؛ المصرية، الصادر بتاريخ أكتوبر / تشريان الأول بماريخ أ

الأمر الذي فات أيضاً الأستاذ محمد فهمي الحمدان في مقالته (الترجمة العربية للشعر العالمي إلى أين تسير) والتي تشرتها «الفيصل» في العدد الحادي والعشرين .

عبد الغني عبد الهادي عهان ـ الأردن

تحية عطوة وبعد ... إني من المعجبين والمحبين لقراءة

علة والفيصل و ولكني قد قرأت مؤخراً في هذه المجلة التي صدرت في أغسطس/ آب سنة المهرد المالث من السنة الأولى في رمضان ١٣٩٧ هـ، لاحظت بعض الملاحظات أشلا في صفحة ٣٣ من نفس العدد في موضوع الجاحظ. من المعرف بأن المجاسى ،

ومن المعروف أيضاً بـأن العصر العباسي بدأ في سنة ١٣٢ هـ واننهى في سنة ١٥٦ هـ، وقـد جـاء بـأن مـولد الجـاحظ في سـنة ٧٧٥هـ،

وهذه السنة خارجة عن العصر العباسي، فهال هذا الخطأ خطأ مطبعي؟ فإن كان هذا فأرجو أن تصححوا ذلك.

ع . ع . الأنصاري البحريسن

#### الجلة :

بالرجوع إلى بعض المراجم الستي لسدينا ومنهما الأعسلام للمزركلي، وجدنا أن الجاحظ قد عاش من سنة ١٦٣ \_ ٢٥٠ ه ونسرجو أن لا يكون هناك غموض بعد الآن.

ذكر الأستاذ أحمد عبد المغفور عطار في العدد (٣١) من مجلتكم الموقرة، أن المجمع المغوي المصري هو أقدم مجامع اللغة العربية. والصحيح أن المجمع العلمي العربي

بدمشق مر اقدمها . فقد تأسس في عهد الحسكومة القيصطية في ١٩١٩/٦/٨م،

بينا تأسس مجمع اللغة العربية في القساهرة في المهم المهم المعمل ا

يرجى التنويه، ولكم الشكر.

أميــة دبــاس حلب ـ سوريـة

اسمحوا لي قي هذه العجالة أن أزف إليكم التهنئة الحارة على الجهد العظيم الذي تبذلونه والذي اتعكس جلياً في مجلتنا المجبوبة التي ما فنثت تلبس ثوباً قشيباً مسزداناً بسروعة العطاء الجيد والذي تطالعنا به في

كل شهر، فلكم مني التهنئة الحارة متمنياً من الله العلي القسدير أن يسدد خطاكم لما فيه خبير أمتنا الإسلامية.

وأنا أطالع العدد ٢٧ [رمضان ١٣٩٩ هـ أغسطس/ آب ١٣٩٩ م، السنة النالئة] شدني وجذب انتباهي عرض وتحليل الأخ الفاضل ياسر الفهد لكتاب

جون ليونز «أفاق جديدة في العلوم الحديثة ؛ New Horizions ، والحق يقال كان

العرض شيقاً والتحليل رائعاً ممتعاً. كانت بحق نزهة جميلة في آفاق هذا الكتاب الهام جداً لامثالي من معلمي اللغة الإنجلسيزية والمهتمين جداً بكل ما يكتب في

جال العلوم اللغوية العلوم بدأ وما بكتبه جون ليونز وقد بدأ اهتامي بعلوم اللغة عندما كنت في إنجلترا أتلق تدريباً في تدريس اللغة الإنجليزية بجامعة ليدز ، ومنذ عودتي توقفت قراءاتي في هذا الجال لفقر

المكتبات عندنا لمثل هذا النوع من الكتب، وكان آخر كتاب قرأته لجون ليونز هـو «Chomosky» لتشومسكي، شكراً لكم على المعلومات القيمة التي عرضت في علمتكم وأتمنى أن نقراً المزيد عن

العلوم اللغوية Linguistics والجديد منها .

عمود خالد عمد عبد البرحمن کسسلا ۔ السسودان

## الجلة :

شكراً على تهنداتك السطيبة وسنحاول بقدر المستطاع أن نقدم لقرائنا كل مفيد وجديد .

# مناقشات

# و 🕳 تھلیقات

# تصحيح التصحيح

في العدد (٢٨) شوال ١٣٩٩هـ، من مجلة «الفيصل 1. كتب الأستاذ أحمد محمد الشامي جملة تصحيحات ونصويبات تحست عنوان (الأكوع ـ وذخائر الهمدائي).

والحال أن بعض هذه التصحيحات يحتساج إلى « نصحيح » أجمله في الآتي :

١ \_ صحّح الأستاذ الكاتب قول الأســـتاذ المحفــق (فتــكون «نمــطأ» والقصيدة ســلكه وهــو أفــوب إلى القصيدة ســلكه وهــو أفــوب إلى الصواب.. إلىخ)

وأقول: الصحيح هو (فتكون (يخطأ) بكسر السين والقصيدة سلكه) إذ المعروف أن السُمُط هو الحيل إذا نظم فيه الحُرز وإلا فهو السلك. ونصحيح مثل هذه الاغلاط لا يتوقف على مجود الذوق واللغة، وإتما يرجع أول ما يرجع إلى التحريف والتصحيف وعليها يدور التصويب. فأبن لفطة (النظام) التي يريدها الاسناذ الكاتب من لقطة (النمط). ولكن الصواب هو (السُمط) كها قلنا والتحريف فيه واضح لكل ذي عينين.

٢ ــ بصحح الكاتب قول المحقق (سجمت عين قلان إذا الساجع الفطر عينها) . والصواب لا ساجع عينها) . والصواب لا ساجع ولا تتابع وإتما (ساجل) باللام من السلّجل وهو تتابع المطر والدمع .

٣ ــ ويقول الأستاذ الكاتب: إن المحقق تقل قول الهمـداني (وبقي مــا لمـــ النار على حاله) هكذا: (ما لم تصل). والصــواب (يصــل) يــالباء التحتية لكونها بجزومة.

عبارة الحقق الأستاذ الكاتب: إن الأستاذ المحقق الأكوع له يفهم عبارة الهمداني ونقلها هكذا (واحدتها طلا مقصور (ترى غزاها) وأخشافها) وعقب

يقوله : ولو تأمل الأصل بحس أدبي وذوق لغوي لعسرف أن العبارة هسكذا (والأطلاء واحدتها طلا مفصور «صغارها» وأخشافها) . والصواب (ترعى

يدلا من (ترى) التي مر علبها الأستاذ الكاتب دون تعليق و (غزلاتها) بــــلا من غزاها). أما حكاية (الصغار) التي أل بها الاستاذ الكانب لا مــكان فـــا ولا موجب. لأن الأمر أمر تحريف وتصحيف وليس مجــرد حس أدبي أو ذون

لغوي .

٥ \_ ويعلق الأستاذ الكاتب على قول المحقـق (والــذكر شـــاة الضـــأن

والظباء) يقوله: فيه سقط والصواب (الأنثى تعجة والذكر شباة مثبل الضان والظباء)! ومن العجيب أن يخطئ المحنق والمعلق كلاهما ويقولان: إن (الذكر شاة). وصحت العبارة هي (الأتئى نعجة الذكر \_ بحذف الواو \_ شاة مثل الضان والظباء).

ولا أطيل، فالحديث يطول. ولكني من باب الحقبقة أقول إنـني لم أطلـع \_ للأسف \_ على كتاب \_ قصيدة الدامغة للهمدان \_ تحقيـق الاستاذ الكتب الأكوع \_ ولكني اطلعت على «تصويبات وتصـحبحات» الأســناذ الــكاتب

الناقد، ومن ثم كان «تصحيح التصحيح». شكراً للمحفق على جهده المبذول, والناقد الكاتب المدقق على دفاعه عن الهمداني وعن لغة الضاد بغية الحق والصواب.

عدئان أسعد القاهرة- مصر

# تدييل وتعقيب

في العدد النالث والثلاثين من مجلة الفيصل قرأت الموضوعات المختلفة متقصيًا كل ما فيه ، وأنعمت النظر والفكر في موضوع (الحكمة في شعر الجاهليين من القبلية إلى الإنسائية) للدكتور فيكتور الكك.

والحق أن هذا الموضوع جيد، ويمكن أن بكتب فيه الكثير. وقد أوجز الكاتب وأفاد، وأبان عن مكنونات موضوعه وفكونه.

ولكن لفت نظري في هذا المرضوع ما سمّاه الكانب بفلسفة القوة في العصر الجاهلي وقال: « وهكذا كان أبرز ما في الحسمة الجاهلية

تعظيم القوة والتنديد بالضعيف والجبن ، واستشهد بتول الناعر الخكيم زهير بن أبي سلمي :

# مناقشات و تعلیقات

# ومن لا يـدد عـن حـوضه بسـلاحه يهدم ومـن لا يـظلم النـاس يُــظلم

ومن هنا أقول: بـ وبالإذن من الدكتور قيكتور الكك \_ هـل كـان زهير يقصد أن يدعو للقوة من أجـل الـظلم بقـوله: «ومن لا يـظلم الناس يظلم»، أو بمعنى آخر: يريـد أن يجعـل من القـوة غـاية في ذاتهـا!! أم كـان يقصد أمرأ آخر...

وفي المقالة لا أجد تعقيباً على قول زهمير يموضُح المعسنى المراد، واكتسنى الكاتب بإيراد البيت كشاهد فقط.

ولي في هذا البيت وجهة نظر أودّ أن ُ أطرحها \_ ليس من باب النقد بـال من باب التوضيح والتعقيب \_ .

هذا البيت من معلقة زهير بن أبي سلمى، ومن يطالع المعلقة يلاحظ أن هذا البيت على غير اتفاق مع ما عُرف عـن زهـير في دعـوته إلى السـلم وراب الصدع بين القبائل المتحاربة، وإصلاح ذات البين والخـروج بهـذا المجتمع إلى

مجتمع أفضل. ومثل هذه الدعوة يمكن أن تتناقض مع ما ورد في البيت ه ومن لا يظلم الناس يُظلمه إذ لا يمكن لزهير أن يكون داعية إلى الظلم، ويوقع نفسه في موقف مضطرب ومتناقض.

وقد شك بعض القدماء في هذا البيت ، لأنهم فهموه على هذا الوجه المتناقض ، وكان للراوية الكبير الأعلم الشنتمري أن شرح البيت على نحو يُخرجه من التناقض فقال : « أيّ من كف عن الامتداد إليهم رأؤه مهيناً ضعيفاً فاستطالوا عليه وظلموه » .

ومثل هذا الفهم من الأعلم لا يجعلنا نشعر بالتناقض بدين هــــذا البيـــت والأبيات السابقة في المعلقة ، وعلى هذا فــالإنسان القـــوي مُهـــاب في أعـــين

الناس، وبالتالي لا يجرؤون عليه، ولا ينالونه بشيء من الـظلم، وبهـذا يـكون زهير قد دعا إلى مبدأ القوة لصيانة السلم، ونستطيع القول: إن زهيراً فلمــف القوة فجعل منها وسيلة لا غاية في حد ذاتها.

كامل الزهوري كلية التربية ، جامعة دمشق ـ سورية

# المكى والمدني

وقع تحت نظري تعريف للآيات المكية والمدنية في زاوية (دائسرة المعارف)، قسم [القرآنيات] في العدد ٢٧ من مجلة «الفيصل»، تحت حرف (م)، ولي عليه اعتراض.

إن باب (دائرة المعارف) باب مهم ، وفيه فائدة كبيرة . بيد أن ما رأيته من تعريف للآيات المكية والمدنية ، الذي أوردتموه ، إنما هــو خطأ شائع . وإليكم البيان .

يقول السيوطي في كتابه (الاتقان في علوم القرآن) ما نصة:

« اعلم أن للناس في المكي والمدني اصطلاحات ثلاثة أشهرها: أن المكي
ما نزل قبل الهجرة والمدني ما نزل بعدها، سواء أنزل بمكة أم بالمدينة عام
الفتح أو عام حجة الوداع، أم بسفر من الأسفار ... (الشائي) أن المكي ما
نزل بمكة ولو بعد الهجرة والمدني ما نزل بالمدينة، وعلى هذا ثبتت الواسطة،
عما نزل بالأسفار لا يطلق عليه مكي ولا مدني ... (الثالث) أن المكي ما وقع
خطاباً لأهل مكة والمدني ما وقع خطاباً لأهل المدينة ... = ج ١، ص ٩،
طبعة القاهرة ، ١٩٥٧م .

ولكن إزاء هذا ، يقول ابن مسعود إن المعول على تحديد الآيات الكية والمدنية يرجع لحفظ الصحابة والتابعين . . .

أما ما جاء في مادة (المكي والمدني) المذكورة في (دائرة المعارف) في الفيصل، من أن أسلوب الآيات المكية قصير الفقرات وأن أسلوب الآيات المدنية طويل الفقرات، أما رأي كاتب (دائرة المعارف) في الفيصل في سورة يوسف (وهي مكية)... فلا هي قصيرة العبارات ولا هي قصيرة الطول المضاً؟!

إن هذه التعميات لا تزيد القرآن الكريم ولا تنقص منه . ولكن ، اليس أحرى بنا أن نرى أبناء العروبة والإسلام يحفظون القرآن غيباً كيا كان أسلافنا يصنعون!!؟

إن تجنب حفظ القرآن اليوم لهو ثالثة الأثافي وسابعة الدواهي ، منها تنشأ مشكلات ضعف اللغة العربية وضعف العقيدة . . . وتقسّخ الأمة! استميحكم العدر على هذه الملاحظات ، وأتمنى للفيصل اطراد التقدم .

الدكتور فواز أحمد طوقان



# جمالية الرسم الإسلامي

تأليف الكسندر يايادوبولو ترجمة وتقديم على اللسواتي، بعرض المترجم في صفحانه إلى بعض الجوانب من دراسة المؤلف ويبدي فبها آراء مخالفة لأراء صاحب الكتاب، ويشير إلى أن الأحاديث النبيوية البواردة والمحرمة لتصوير الكائنات الحية لم ينتج عنها تخلف التصوير التشبيهي في الحضارة الإسلامية بل كان ها على العكس تأثير كبير في إيجاد فسن تشبيبي إسلامي قائم بذاته . يقع الكتاب في أكثر من ٩٠ صفحة من الحجم الترسط. نشر وتريع مؤسسات عبد الكريم بن عبد الله \_ تونس .

# ثقافة المسلم

تأليف الدكتور عبد الحليم عويس يضم سبعة فصول منها: أساسيات في الثقافة الإسلامية ، والثقافة الإسلامية ، والثقافة الإسلامية والعقائد المعاصرة ، ويدعو فيه الأصة الإسلامية لأن نستعيد موقعها كأمة مؤثرة ، وأن وضعها فيها ديننا الحنيف ، بحيث تتخذ موقف المهاجم المنقذ من تتخذ موقف المهاجم المنقذ من طبيعة الفطرة الإنسانية . يقعع طبيعة الفطرة الإنسانية . يقع من القطع الصغير ، إصدار الكتاب في أكثر من ٢٨٠ صفحة من القطع الصغير ، إصدار النادي الأدبي - الرياض .

## عازفة القيثار

ديسوان للشماعرة السمورية

عفيفة الحصني، يضم إحدى وأربعين قصيدة تصور فيها تفاعلات حياتها مع حباة أمنها، وقد وزعت تلك المجموعة إلى ثلاثة أقسام: السطبيعة .. المرأة .. السوطن .. غاول فيها تحقيق الصلة بين الأساس والغاية وبين الإنسان والأرض التي يرتبط بها ويتنمي إليها . يقع الدبوان في ١٦٧ صفحة من الحجم الصغير، صدر عن المطبعة العمومية ـ دمشق .

#### الصحافة المغربية

الجزء الأول تأليف ريسن العابدين الكتاني يتناول فيه موضوع الصحافة المغربية ونشأتها وتطورها وترتب الأماكن التي ظهرت فيها حسب التسلسل التاريخي . بقع الكتاب في ٢٩٥ صفحة من الحجم المتوسط.

# غياث الأمم

تأليف أبي المعالي الجويني المتوفي سنة ٤٧٨ هـ، قام بتحقيقه الدكتوران فيؤاد عبد المنعم ومصطفى حلمي وقدما فيه أفكار المؤلف التي مضى عليها ما بقرب من ألف عام لاتسامها بالجدة والحداثة، كما تضمن الكتاب نظر الجويني في شوون الحكم والسباسة والاقتصاد والاجتاع والسباسة والاقتصاد والاجتاع صفحة من الحجم المتوسط. طبع عطابع جريدة السفير الإسكندرية.

# ديسوان عهّار

للشاعرة السورية هند هارون، تتحدث قصائده عن لوعة أم فقدت فتاها السوحيد، وغزج بين المظهر الاجتاعي لعالم للطفولة والأمومة. وفي الديوان للطفولة والأمومة. وفي الديوان تسوجعات تسوجعات تسوجعات وأسئ ومناجاة إلى حبيبها الراحل. يقع الديوان في ١٦٣ صفحة من القطع المتوسط. صادر عن دار الظافوار للطباعة حميشة.

# الأشرعة الممزقة

ديوان للشاعر الدكتور ويكان أبراهيم ، يضم مجموعة قصائد من بينها اعتراف ، بين قلبين ، سام ، وقفة على أطلال ناجي . بالإضافة إلى قصائد أخرى بهوم نيها الشاعر بإحساسه في آفاق شتى ويهم مع أشرعته الممزقة في عالم ملي ، بالخيالات والأشجان . يفع في إصدار دار الحرية للطباعة . بغسداد .

#### دار الحديث الحسنية

الجزء الأول من المجلة السنوية العلمية التي تعنى بنسؤون الفكر الإسلامي تتناول علوم القرآن والحديث والتشريع الإسلامي، كها والشكل الديموغرافي في التسطور الاقتصادي، إضافة إلى تنساولها

بعص الشخصيات العلمية وقانون الناويل في علوم التذيل. يقع هذا الجزء في ٤٧٩ صفحة من الحجم المتوسط مصطبعة الأنباء الرباط.

# القرآن وفكرة التاريخ

تأليف محمد عبد الدواحد حجازي، يشرح فيه وجهة نظره من حيث وفوف المرء من أحداث الحياة، ويحذر من أن يكون هذا الموقف موقف العابث الذي فقد والاحساس بما يرى أو يتضرج عليه والشعورية والفكرية والا يسكون والشعورية والفكرية والا يسكون الموعي التاريخي بآن واحد من فحسب أو بالمستقبل فحسب أو بالمستقبل فحسب أو بالمستقبل فحسب أو يقع الكتاب في ٢٥٦ صفحة من القطع الصغير دار أتسون القاهرة.

#### الخلفاء الراشدون

تأليف وأبو معاوية هزاع الشمري و بتناول ذكر الخلفاء الراشدين في الشعر العربي ويتخذ ترجمة الأعلام والقبائل والأمم والأمكنة وتقسم الكتاب إلى أربعة فصول بحبث مختص كل فصل فصل الشعر في كل فصل على حدة . يقع الكتاب في ٢٠٠ صفحة من القطع الصغير واصدار مطبعة التقطع الصغير واصدار مطبعة التقدم ١٤١٤٨ القاهرة .

#### للقارئ

يهمنا جداً في الدرجة الأولى أن يستفيد المشترك في المسابقة من المعلومات الني بحصل عليها الفارئ عند يحثه عن إجابات الأسئلة ، كما يهمنا أن يقضي القارئ أو بعتاد على زيارة المكنبات للاستقادة مما بها من كنب تحصل زاداً نفافياً .

وتأني الفائدة من الفوز في المسابقة في اللحرجة الثانية ، لأننا حبن وضعنا المسابقة لم نكن نهدف للاغراء المادي بقدر ما كنا نهدف إلى استفادة الفارئ نقافياً . . والفوز ياتي ننيجة للجهد الذي ببذله القارئ ، ويهذا سعند الفوز سيكون الكسب مرتين ، مرة الكسب الثقافي ، ومن ثم الكسب المادي ، ومن ثم الكسب المادي في الماد

ونحن حين وضعنا شروط السابغة ووضعنا من بين الشروط أنه من حسق الفسارى أن يشترك في المسابغة السواحدة مسرتين على أن يرفق قسيمتين كنا نعطي القسارى فسرصة للإجابة عن أي سؤال فد يجد له إجابتين، ويحنار في أي الإجابتين أصح.

هذا فالمطلوب أن توضع كل إجابة مع قسيمتها في ظرف مسنفل لتسهيل مهمنة اللجنة في الفرز والاطلاع.

كها ننبه القارئ بأن تكون الإجابة على وجه واحد من الورق ، وبخط واضح وفي حدود المطلوب ، وأن يوضع رفم العدد على الظرف من الخارج ، لأننا لاحظنا أن هذه النقطة تفوت على بعض الفراء ربما عن غير قصد . . وهذه الكلمة للننيسه . . وهو من رراه القصد .

المجلة

# مسابقة محلة الفيصل

# ستروط المسابقة وإبضاحات أخرى

١ - قيمة المسابقة عشرة آلاف ريال سعودي . . موزعة على عشر جوائز
 على النحو التالى:

أ - الجائزة الأولى ٢٠٠٠ ريال

ب الجائزة الثانية ١٥٠٠ ريال

ج ـ الجائزة الثالثة ١٠٠٠ ريال

إلى جانب سبع جوائز مالية قيمة كل جانزة (٥٠٠ ريال سعودي). وعشر جوائز أخرى قيمة كل جانزة (٢٠٠ ريال سعودي).

- ٢ المطلوب الإجابة على جميع الأسئلة . . وارفاقها مع قسيمة العدد الخاصة بالمسابقة موضحاً عليها الاسم ثلاثياً أو رباعياً إن أمكن مع وضع العنوان بوضوح لضان وصول قيمة الجائزة إلى المشترك في المسابقة حالة الفوز .
- ٣ ـ ترسل الإجابات على العنوان التالي:
   (الرياض ـ المملكـة العربيـة السـعوديـة ـ مجلـة الفيضـل ـ
   ص. ب (٣) المسابقة).

مع ذكر رقم المسابقة على الغلاف من الخارج.

٤ - أية إجابة تصل بعد ٤٥ يوماً من صدور العدد لا يلتفت إليها .

من حق القارئ أن يشترك باسمه في المسابقة الواحدة أكثر من مرة
 على شرط ارفاق قسيمة المسابقة مع كل رسالة.



### السؤال الأول:

ما الفرق لغوياً بين: غبّط \_ غـمْط \_ حسد.

# السؤال الثاني:

ما الفرق بين مصطلحي «الديالوج» و «المونولوج».. وما المقصود بالمصطلح الأخير في الأدب؟

### السؤال الثالث:

سُمِّعَيِّ بـ ﴿ ذُو النَّورِينِ ﴾ من هو . . وليـمُ سمي بذلك؟

# السؤال الرابع:

مَنْ أول من اقترح تسمية المركبات الضرورية لحياة الإنسان والحيوان بـ « الثيتامينات » . . ومتى كان ذلك ؟

# السؤال الخامس:

ماذا تعرف عن لعبة «البولو»؟ باختصار.

### السؤال السادس:

اذكر أسماء مؤلق الكتب التالية:

أخبار أبي تمام \_ التكملة لكتاب الصلة \_ المعجب في تلخيص أخبار المغرب.

## السؤال السابع:

تعددت أسماء زهرة «اللوتس» اذكر أسماءها في اللغات الرومية واليونانية والسريانية والسنسكريتية والسنغالية ، وفي عامبة أهل مصر ، والعراق والمغرب .

#### السؤال الثامن:

اذكر خمسة أسماء من أسماء السفن عند العرب.

## السؤال التاسع:

شاعت قصيدة كعب بن زهير في مدح الرسول صلى الله عليه وسلم . . اذكر أسماء ثلاثة شعراء ممن عارضوها؟ السؤال العاشر:

ليمَنْ تكون هذه الأفراس : (الأبجر ــ الأدهم ــ الأغرّ) . . للعلم صاحب هذه الأفراس أحـد شـعراء المعلقــات . . فمن هو؟

| <br>         | الاســـم ۽ |
|--------------|------------|
| <br>         | المهنة:    |
| <br><b>-</b> | العنبوان:  |
| <br>         |            |

| السيمية.    |
|-------------|
| مسابقة محلة |
| الفيصل      |

العبدد ۲۲

# • اسماء الفائزين في مسابقة العدد السادس والشلاثين

- فاز بالجائزة الأولى رقيمتها (٣٠٠٠) ثلاثة آلاف ريال سعودي الأخ على أحمد عمد العلى ، القارة نادي الجبل بالقارة \_ الأحساء.
- وفاز بالجائزة الثانية وتيمتها (٢٠٠٠) ألفا ريال سعودي الأخ عبد الواحد بن محمد السلمي، وعنواله ثانوية فاطمة الزهراء، شارع الإمام القسطلاني، الدار البيضاء \_ المغرب.
- وناز بالجائزة الثالثة وقيمتها (١٥٠٠) ألف وخمسائة ريال سعودي الأخ عبد

الجواد مكانسي بسن عبد الغسني، وعنسوانه سورية \_ حلب، قرية النيرب.

وهناك سبع جوائز قيمة كل جسائزة (٥٠٠) خمسمائة ريال سعودي فاز بها الإخرة والأخوات الأثية أسماؤهم:

- من الأردن ــ أربد بيت يافا ، الأخ محمد سالم قلاح.
- من العراق \_ بغداد، رئياسة جامعة بغداد مديرية الخزينة ، الأخ قتيبة خلف جمعة . • من لبنان \_ دُرُوس ، قضاء بعلسك

● من مصر ــ محافظة بني ســويف، ١١٣

محافظة البقاع ، الأخ على صالح الطفيلي .

شارع الفاتح، حبى الحميات الدور البرابع، الأخ غريب محمد على أحمد .

- من سلطنة عمان ص. ب (١١٤٦) مطرح، الأخ حمد سعيد سلطان الفلاحي.
  - من فرنسا، الأخت خيرة مليكة.
- من إسبانيا، الأخ نبيل العبدالله وعنوانه :

NABIL AL-ABDALLA APARTADO Nº 46037 MADRID - ESPANIA

# • انجوبه مسابقة العدد السادس والشلاشين •

- ج ١ الفرق بين السنة والعام:
- السنة : من أول يوم عددته إلى مثله ، والعام : يأتي على شتوه وصيفه، ولا يسمى عاماً إلا أن يكون صيفاً وشتاءٌ متواليين.
- ع في باب « رحلة في كتاب » نشرت المجلة خلال سنتها الثالثة عدداً من الكتب الصادرة بلغات مختلفة منها:
  - كوكبنا المسكون لجون أ. كيل.
- تاريخ طب الأطفال عند العرب للدكتور محمود الحاج قاسم
  - سر الف ليلة وليلة لميشيل جال.
  - التحليل التجزيئي للمعنى ليوجين أ. نيدا.
    - الاستشراق للدكتور إدوارد سعيد .
  - ٣ اللقوة: اسم أنثى العقاب، اللبوة: اسم أنثى الأسد.
- ج ٤ نشرت المجلة خلال سنتها الثالثة في باب «مدينة وتاريخ» عدداً من المدن العربية والإسلامية منها:
  - حماة ، جازان ، عمرًان ، المنامة ، بغداد ، الدوحة .
- ج ٥ تقع قناة السويس بين البحر الأحمر و . . المتوسط، واستغرق

حفرها عشر سنوات ، وأشهر مندنها من الجنبوب إلى الشمال : السويس، الإسماعيلية، بورسعيد، بورفؤاد.

- ج ٦ نشرت المجلة خلال سنتها الثالثة في باب «موضوع خاص » عدداً من الموضوعات منها: المدينة العربية الإسلامية، المساجد وفسن العيارة الإسلامية ، لغة الحيوان ، جسم الإنسان ، النمر .
- عبد الملك بن مروان الخليفة الأموي الذي عرب الدواوين.
- ج Λ في باب « داثرة المعارف » نشرت المجلة خلال سنتها الثالثة عدداً من الدوائر منها: نباتية ، المغنون العرب ، عروضية ، مدن وأماكن المغرب العربي، صوتية.
- ج ٩ الترجي: طلب ما يمكن وقوعه. التمني: ما يمكن أو يعسر وقوعه، وهو أيضاً للمستحيل.
- ج ١٠ أجرت المجلة عدداً من اللقاءات الفكرية خلال سنتها الثالثة مع عدد من المفكرين والعلماء منهم : عبـدالله زكريـا الأنصـاري ، يحيى حقى ، د . المهدى بن عبود ، أحمد عبد الغفور عطار ، عدنان مردم بك.

# ALFAISAL MAGAZINE

MONTHLY CULTURAL MAGAZINE PUBLISHED BY AL-FAISAL CULTURAL HOUSE

> All Correspondence To: Riyadh-Saudi Arabia Al-Faisal Magazine P.O.Box 3

Tel.: 4543026 - 4543027



#### **EUROPE - AMERICA - ASIA**

| Delgium        | BF  | 200  |
|----------------|-----|------|
| Denmerk        | OKR | 30   |
| Finlend        | FMK | 30   |
| Frence         | FF  | 15   |
| F,R.G.         | DM  | 10   |
| Greece         | DR  | 100  |
| Italy          | L   | 4000 |
| Netherlands    | DFL | 10   |
| Norwey         | NKR | 30   |
| Pakistan       | R\$ | 10   |
| Portugel       | ESQ | 100  |
| Spain          | PTS | 150  |
| Sweden         | SKR | 30   |
| Switzerland    | SF  | 15   |
| United Kingdom | £   | 2    |
| U.S.A.         | s   | 5    |

# أسعار الاشتراكات السنوية:

لـلأفــراد ١٥٠ ريالا سعودياً لغير الأفراد ٢٥٠ ريالا سعودياً ترسل قيمة الاشتراك باسم مجلة الفيصل

#### ANNUAL SUBSCRIPTION RATES

Personal Subscription : S.R. 150

Others : S.R,250

PAYABLE TO AL-FAISAL MAGAZINE



مجلة ثقافية شهرية تصدرعين دار الفيصل الثقافية

الحراسلات الرياض-المملكة العربية السعودية مجلدة القيصدل ص.ب (٣)

هاتف: ۲۰۲۳۹۹ . ۷۲۳۹۹۹



# أسعار بيع النسخ في البلاد العربية

| المملكة العربية السعودية      | ٨     | ريالات |
|-------------------------------|-------|--------|
| الكــوبت                      | 7     | فلس    |
| الامارات العرببة المتحدة      | ٧     | دراهم  |
| قطسر                          |       | ريالات |
| البحريسن                      | ٠     | فلس    |
| سلطنة عمان                    | 7     | بسة    |
| الأردن                        | ٤٠٠   | فلس    |
| ج. ع. البمنية                 |       | ريالات |
| ج ، اليمن الديمقراطية الشعبية | ۸     | فلس    |
| مصبر                          | ۲     | مليم   |
| السودان                       |       | مليم   |
| المغسرب                       |       | دراهم  |
| نسولس                         | •••   | مليم   |
| الجزائسو                      | ٥     | دنانير |
| العسراق                       | £ • • | فلس    |
| سوريسة                        | ٥     | ليرات  |
| لبينان                        | ٥     | لبرات  |
| ليبيا                         | ۸.,   | درهم   |

الدهامر : المعالم الم

